

المرجع الديني الشيخ

بشير النجفي ددام ظله،

رترير الطيعة الثانية

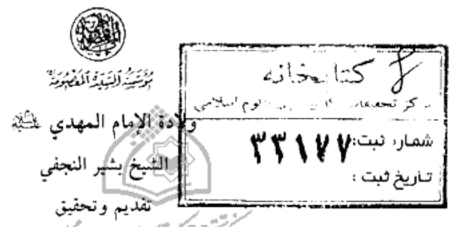
مزيدة ومنقحة

تَقَدْيَرُ وَحَحَقِيْق





مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي الشيخ النجف الأشرف ــ شارع الرسول رفيخة ــ محلة الحويش رقم المزقاق ٥٥ ــ رقم الدار ٢ هاتف: ٣٣٢٨١١ و ٣٣٢٨١٣ ص . ب ٥٨٨ س . ب ٥٨٨ www.m-mahdi.com m-mahdi@m-mahdi.com



مركز الدراسات التحصصية في الإمام المهدي ش

الطبعة الثالثة: الفاطمية الأولى ١٤٢٧ هـ

المطبعة: ثامن الحجج للشائد السعر: ٥٠٠ دينار النجف الأشرف

جميع الحقوق محفوظة للمركز

العدد: ٣٠٠٠ نسخة

رقم الايداع الدولي: ٩ ـ ٤٦ ـ ٦١٩٧ ـ ٦٦٤

# بِشِيْرَانِهُ إِلَيْحَ الْحَجْرَ الْحَجْمِرَ الْحَجْمِرَ الْحَجْمِرُ الْحَجْمِ الْحَجْمِرُ الْحَجْمِرُ الْحَجْمِ الْحَجْمِرِ الْحَجْمِرُ الْحَجْمِرِ الْحَجْمِرِ الْمَعْمِرُ الْحَجْمِرُ الْحَجْمِرِ الْحَجْمِرُ الْحَجْمِرُ الْحَجْمِرُ الْحَجْمِرُ الْحَجْمِرِ الْحَجْمِ الْحَجْمِرِ الْحَجْمِ الْحَجْمِرِ الْحَ



## بسم الله الرحمن الرحيم

## مقدّمة المركز:

تعتبر فكرة الإمام المهدي السلامي، فلا يكاد يوجد مسلم مهتم انطباعاً في الذهن العقائدي الإسلامي، فلا يكاد يوجد مسلم مهتم بشؤون دينه الحنيف \_ مهما كان المذهب الذي ينتسب إليه \_ إلا وسمع أكثر من حديث بخصوص تلك الشخصية المباركة التي خلقها الباري التحقيق أمل الإنسانية السرمدي وحلم الأنبياء على مر العصور بأن يملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعد ما ملئت ظلماً وجوراً.

ومن غير المتعذّر على كل متنبع أن يهتدي إلى الأهمية القصوى والاهتمام البالغ الذي أولاه الدين الحيف لهذه الشخصية المقدّسة، وذلك من خلال الأحاديث والتأكيدات المتكاثرة الواردة عن النبي الأكرم وعن الأئمة المعصومين عليه من أهل بيته الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً، وتناقلها المحدّثون من الطوائف والمذاهب الإسلامية كافّة، فقلّما تجد كتاباً يهتم بجمع الأحاديث يخلو من ذكر هذه الشخصية أو من ذكر مواصفاتها ومتعلّقاتها، حتى صارت فكرة الإمام المنتظر من المسلّمات التي لا يمكن لمنصف أو باحث عن الحقيقة أن يتنكّر لها أو يطوي عنها كشحاً، على يمكن لمنصف أو باحث عن الحقيقة أن يتنكّر لها أو يطوي عنها كشحاً، على الرغم من كثرة الاختلافات التي وقعت بين أبناء الطوائف الإسلامية في تحديد التفاصيل والجزئيات، من حيث ولادته وطول عمره وغيبته وما يتعلّق به من تفاصيل.

إلاَّ أنَّ كل هذا الاهتمام الذي أولته الشريعة لهذه القضية المقدَّسة لم

الكثير من إصدارات المركز تلبية لرغبة الأخوة القراء الذين مافتئوا ينشدون عناوين الكتب بعد نفاذها من الأسواق.

وها هو \_ أخي المؤمن وأختي المؤمنة \_ الإصدار الثاني من سلسلة الندوات المهدوية لسماحة المرجع الديني الشيخ بشير النجفي نقد مه بطبعته الثانية المزيدة والمنقحة. سائلين المولى الله أن يتقبّله بقبوله الحسن.

السيد محمّد القبانچي ۷ جمادي الثانية ١٤٢٦ هـ



## بسم الله الرحمن الرحيم

## مقدَمة الطبعة الثانية:

الحمد لله رب العالمين والـصلاة والـسلام علـى خيـر خلقـه محمد
 وآله الطيبين الطاهرين.

مما لا شك فيه أن حالة الانتظار في ربوع عراقنا الحبيب أخذت في التنامي والاتساع، وأن انتظار وترقب الإصلاح العالمي على يلد الحجمة بن الحسن في والتها والنها والنها المنشود أصبح حقيقة ملموسة يعيشها الشارع العراقي بمختلف أطيافه.

وكمثال على ذلك روان كان الأمر غنياً عن البرهنة \_ ما نجده من إقبال شديد وتلهف منقطع النظير حول كل ما يمت إلى الإمام المهدي بصلة، فما أن يُعلن عن عقد أمسية أو برنامج تلفزيوني مختص بسأن الحجة بسن الحسن علي الأوتسابق المؤمسون في الحسفور والتفاعل الكامل مع البرنامج المعت.

وهكذا على صعيد المطبوعات، فما أن يصدر كتاب من فسل المركز مختص بشأن من شؤون العقيدة المهدوية إلا ونفذت نسخه من الأسواق بعد أسابيع قليلة أو أشهر معدودة من طباعته رغم زيادة عدد النسخ المطبوعة.

فلهذا وجدت إدارة المركبز نفسها مضطرة إلىي إعادة طباعة

يمنع المتصيّدين بالماء العكر من إثارة الشبهات وتوجيه الشكوك، فأثاروا بعض الغبار هنا وهناك للتعتيم على هذه الفكرة، والتشويش على هذه العقيدة الحقّة، فكثرت التساؤلات عن ولادته غلط وغيبته وطول عمره، وغير ذلك ممّا يثيره المغرضون الذين تتعارض مصالحهم مع الإيمان بهذا المصلح الذي يبعث الأمل في نفوس المؤمنين، ثمّ تمادى البعض في غيّه، فأثار من الشبهات ما لم ينزل الله به من سلطان، ممّا تسبّب في إخفاء بعض الحقائق ودثر بعض الشواهد الإلهية، كما ساعد على ذلك أيضاً تعسّف الظالمين الذي حاولوا طمس الحقائق بكل ما يتمكّنون عليه من وسائل فوقفوا بوجه كل المحاولات التي أرادت توضيح الحقائق وكشف ما استتر من الحق.

وهذا الأمر هو الذي بعث فينا الإحساس بعظم المسؤولية الملقاة على عاتقنا، وخصوصاً بعد انقشاع الظلمة، فبذلنا كل ما نملك من وسع لإزالة الأغبرة المتراكمة، وتوضيع الحقائق والبراهين الداكة على حضور الإمام المؤمّل، وذلك من حلال النشاطات التي تبناها مركز الدراسات التحصصية في الإمام المهدى المهدى التي كان من جملتها:

- ١ \_ الاهتمام بطباعة الكتب المختصة بالإمام المهدي على اللهدي الملك.
  - ٢ \_ الاهتمام بطباعة ونشر المحاضرات المختصّة به عَلَيْكًا.
- ٣\_ الاهتمام بنشر كل ما من شأنه تقوية ارتباط الأطفال بإمامهم.
  - ٤ \_ إصدار مجلّة فصلية تخصّصية باسم (الانتظار).
- الاهتمام بالبعد الإعلامي المختص بالإمام ، من خلال
   كافة وسائل الإعلام بما فيها الانترنت.
  - ٦ ... الاهتمام بإقامة الندوات التخصُّصية في هذا الشأن.

وها نحن \_ عزيزي القارئ \_ نضع بين يديك هذا الكتبّب الذي يحمل بين طيّاته جزءً من الندوات التي أقامها المركز، حيث يستضيف علماءنا الأعلام وشخصياتنا الإسلامية المرموقة، لتوضيح الحقيقة، وللإجابة على كل الشبهات، ليظهر الحق جلياً واضحاً لا غبار عليه، وليتبيّن الطريق اللاحب لكل من أراد جادة الحق.. حيث أخذت هذه الندوات طريقها للنشر من خلال صفحات الانترنيت ووسائل الإعلام المسموعة والمرئية، ومن خلال الأشرطة المسجّلة والأقراص المضغوطة، خدمة للدين الحنيف والمذهب الحق.

سائلين المولى الله أن يجعل هذه الخطوات محطّ قبول ورضى إمامنا صاحب الزمان على الذي يعيش بين أظهرنا ويتفقّد أحوالنا ويعلم بكل ما نسرً وما نعلن، دون أن نراه.. إنّه نعم المولى ونعم المجيب.

#### شكر وتقدير:

والمركز إذ يقدم للمكتب الإسلامية وللإخرة القسرآء هذا الكتاب القيم يتقدم بالشكر للإخوة في لجنة التحقيق على جهدهم في انجاز هذا العمل رغم قلة المصادر وكثرة الصعوبات ونخص بالذكر الأخ الكريم الشيخ علاء عبد النبي لجهده المتميز في تصحيح الكتاب واستخراج مصادره كما يتقدم بالشكر إلى قسم الكمبوتر ونخص بالذكر الأخ الفاضل مسؤول قسم الكمبيوتر ياسر الصالحي.

السيد محمد القبانچي مركز الدراسات التخصّصية في الإمام المهدي ﷺ النجف الأشرف



## بسم الله الرحمن الرحيم

## تقديم:

الحمد الله رب العالمين، السصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين حبيب إلى العالمين أبي القاسم محمد، وعلى أهل بيت الطيبين الطاهرين.

والصلاة والسلام على سيدنا ومولانا وإمامنا الحجّة بن الحسن العسكري صلوات الله وسلامه عليه، الذي نتمنّى أن نكون في كنف رحمته ودعائه الشريف المبارك.

وسعده ودعانه السريف العبارات المباركة، أيام شهر رمضان الذي هو شهر الغفران، وإذ نتشرف بوجودنا في كنف أمير المؤمنين على وفي هذه الليالي المباركة، ما أحوجنا إلى أن نقوي روابطنا بإمامنا ، ولا نجد وسيلة نتوسل بها إلى ذلك أفضل وأحسن من الواسطة التي نصبها هو أرواحنا فداه، إذ جعل العلماء حجته علينا وهو حجة الله.

وفي هذه المناسبة، وبهذه النية الخالصة يقيم مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي هذه الندوة المباركة التي يلقي فيها سماحة آية الله العظمى الشيخ بشير النجفي هذه المحاضرة بخصوص ولادة الإمام المهدي هي.



# الندوة الأولئ





#### المقدّمة:

# أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

والحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله وآلمه الطاهرين، واللعنة الدائمة على أعدائهم أجمعين إلى يوم الدين... اللهم وفقّنا وجميع المشتغلين.

لعل من هوان الدنيا على الله سبحانه، ومن مصائب الدهر أن نحتاج لإثبات ولادة المنتظر في وما أشبه هذه المصية بمصية إثبات يوم الغدير... يوم الغدير الذي شهده مثات بل ألوف وسمعوا من النبي الأعظم في أنه قال: ومن كتت مولاه فعلي مولاه أنه لل لم يكتف بهذا القول، وإنما أخذ بيد أمير المؤمنين علي لا وكشف عن الإمام بيده وعممه بعمامته وأخذ البيعة له وبقى فترة في الغدير، ثم بعد ذلك نضطر إلى إثبات سند الغدير.

<sup>(</sup>۱) الكسافي ١: ٢٨٧/ح ١، و١: ٢٩٤/ح ٤، و٤: ١٤٩/ح ٣، و٤: ٢٥٥/ح ٢، و٨: ٢٨٧/ح ٤٠ من لا يحضره الفقيه ١: ٢٧٩/ح ٢٨٦، و٢: ٢٥٥/ح ١٩٤٤ إكمال الدين وإتمام النعمة: ٨٧ و٢٧١؛ تهذيب الأحكام ٣: ١٤٤/ح ٢١٧ و٣: ٢٦٣/ح ٢٤١ مسند أحسد ١: ٨٤ و٢٧٦ تهذيب الأحكام ٣: ١٤٤/ح ٢١٧ و٣٤٣ و٣: ٢٦٣/ح ٢٤١ و١٩٠٩ و١٤٩ و١٩٤٠ و١١٨ و١١٨ و١٩٤٠ ووزيادة المناب ماجة ١: ١٥٥/ح ١٦١١ مسنن الترمذي ٥: ٢٩٧/ح ٢٧٩٧، وغيرها كئير... ولزيادة الاطلاع راجع كتاب الغدير للشيخ الأميني.

من مصائب الدنيا وهوانها على الله سبحانه أن نحتاج إلى إثبات يوم الغدير، وكذلك من مصائب الدنيا \_ كما قلت \_ بدلاً من أن نجتمع لنستفيد مما ورد عن ولي الله الأعظم أرواحنا فداه من كلمات ونصائح وأوامر، الذي هو أمل الإسلام، أمل الأنبياء على أمل الرسل على عمر التأريخ، هذا الإمام بدلاً من أن نستفيد مما صدر منه سلام الله عليه نريد أن نثبت ولادته.

على أي حالة وليست هذه المصيبة بأعظم من مصيبة كربلاء التي تحمّلها أهل البيت الله كما تحمّل ما تحمّل أصحاب الأثمّة الله أنفسهم في حياتهم.

وليست هذه المصيبة بأعظم من مصيبة حرماننا وحرمان المسلمين من رؤية الإمام المنتظر في هذه الفترة، والدنيا مليئة بالمصائب، كما نقل عن الإمام الباقر غلظ أنه قبال: والجنه محفوفة بالمكاره والنار محفوفة بالشهوات، (۱) ولو كانت الجنة محفوفة بالشهوات لما تخلف أحد عن السعي للوصول إلى الجنة، أي لسعى الكل إلى الجنة.

## نظرة على الشبهات:

السبهات التي تشار حول الإمام الشاني عشر على السبهات واهية ضعيفة ولا تستحق أن ينظر أحد فيها، ولكن كما قلت قبل قليل أنه ليست هذه المصيبة بأعظم من المصائب التي مرّت على أهل البيت الميث وعلى الإسلام وعلى دين الله سبحانه.

<sup>(</sup>١) الكافي ٢: ٨٩/ ح ٧؛ وسائل الشيعة ١٥: ٣٠٩/ ح ٢٠٦٠٠.

ونحن نشير فعلاً إلى بعض الشبهات ونمهد المقدمات، وبعد تمهيد بعض المقدّمات نخاول أن نثبت أنّ حدوث ولادته وثبوتها كاد أن يكون أمراً وجدانياً لا يشك فيه إلاً من ابتلي بالعمش ولا يرى الشمس.

وأبرز المشبهات أنَّ بعض المؤرّخين، أو بعض أهمل النسب، أو اللذين يلدّعون أنهم من أهل الخبرة في النسب ينكر وجوده المادي، قائلين بأنه \_ أي الإمام العسكري عليلا \_لم يعلم له ولد، أو مات الإمام العسكري عَلَيْكُ عقيماً... كما أن أخا الإمام العسكري جعفر أنكر، والطبري أنكر وابن تيمية أنكر في منهاج السنة الذي ملاه بالشتائم على الشيعة وخصوصاً على العلامة الحلي.

هـذه عمـدة الـشبهات، ومـاعبـدا هـذه الـشبهات فمجرد استغرابات أو مبنيّة على عدم معرفة حقيقة الإمام علينكا.

فكما أن الله سبحانه وتعالى أعمى بمصيرتهم عن فهم حقيقة النبى والنسوة كذلك الله تعالى أعمني بنصائرهم وبنصيرتهم عن فهم حقيقة الإمام عليك.

#### عمدة هذه الشبهات:

أنّ بعض أهل النسب أنكر.

وجعفر الكذاب أنكر.

وسلطات ذلك الوقب هجموا على بيت الإمام العسكري غلظلا فلم يجدوا الإمام المنتظر على الطفل الذي نحن الشيعة نسميه الإمام الثاني عشر المنتظر عُلَيْكُل.

وأن الإمام العسكري ﷺ أوصى بأمواله إلى والدته هو.

واختلاف أسماء أمّ الإمام المنتظر ﷺ.

هـذه هـي الـشبهات، وكـأن هـذه الأمـور تكـسبهم دلـيلاً أو علمـاً على عدم وجود الإمام غلظلا (العياذ بالله).

#### تمهيد:

ونحن قبل أن نحماول الرد على هنده النشبهات نمهد بعض المقدّمات:

## المقدمة الأولى:

لا شك ولا ريب أن التواتر يفيد العلم عند جل الأصوليين، إلا من شذ منهم، وهم من بعض أيناء العامة، وهم أيضاً استنكروا قول من يقول بأن التواتر لا يفيد العلم.

نعم بعضهم قالوا بأنّه يفيد علماً وجدانياً، كما ربّما يلوح من كلام الغزالي في كتابه المستصفى في علم الأصول، وبعض آخر ذكروا بأنّ التواتر يفيد الاطمئنان، أي يفيد علماً اطمئنانياً وليس علماً وجدانياً.

ولم يختلف أحد من العقلاء ممّن يعتنى بقوله وعقله في مجال العلم أنّ التواتر أفضل الأخبار وأحسن الأخبار، وهو العمدة في إثبات أمر بخبر.

ولا نتلف الوقت في إثبات أنّ التواتر يفيد العلم، ومعلوم أنّ طلابنا يدرسون في الحوزات أنّ التواتر ربّما يكون من اليقينيات، إذ أنّه في الكتب المنطقية البدائية بحث هذا، في الكتب التي ألّفها العامّة والخاصّة.

التواتر من الأمور التي يعتمد عليها العقلاء، بل تبتني عليها أمور الدين والدنيا في الجملة. هذا ممّا لا ينبغي الريب فيه.

إنما الكلام في بعض النقاط المهمة، فقد قالوا: التواتر قسم من الخبير، ويسترط في الخبر أن يكون المخبر يبدرك المخبر عنه بأحبد الحواس، كنأن يسري بعينه أو يلمس بينده أو ينسمع بأذنه وهكذا، هنذا المعنى كأنّه اتفق عليه الكل.

ولكن هناك أمور لا يمكن وصول الحواس الخمس إليها، أيّ من الحواس الخمس لا يمكن أن ينصل إلى ذلك الشيء، فإذا كنان الأمر من هذا القبيل لا يمكن للحواس الوصول إليه، فكيف يمكن إثبات بالأخبار أو بالمشهادة أمام القاضي أو بالخبر الواحد أو بالخبر المتواتر؟!

فمنثلاً عدالة العادل كيف يبكين إنباتها؟ خصوصاً بناءً على المعروف من أنّ العدالة ملكة، فكيف يشهد الشاهد بأنّ زيداً عادل، وكيسف يمكن إثباته؟ فقيالوا: إنَّ هذا المخبر يعاشر زيداً معاشرةً تكشف عن خبيّات حاله بحيث يطمئ هذا المخبر \_ هذا الشاهد \_ بعدالة زيد، فإنه يُنصبح مطلعاً ومطمئناً من عدالته من خلال ما ينشاهد من حالات وشؤون زيد والعمل والمواظبة.

إذن من هذا ماذا نستفيد؟ نستفيد أنّه إذا كان المخبر عنه أو المخبر به من الأمور الملموسة أو المحسوسة فالمخبر يشاهده، فمثلاً يقول: رأيت زيداً مدّ يده إلى قفل فكسره وسرق الأموال التي كانت محروزة فيه، وأما إذا كان الخبر عن أمر غير محسوس، فالشهادة والإخبار يتم تحملهما بالمعاشرة، أي بمشاهدة أمور، وتكون تلك الأمور مفيدة للاطمئنان أو العلم بأنّ هذا الفعل قد حصل كما في عدالة زيد.

## ثبوت الأنساب:

ولادة إنسان من إنسان من قبيل الأمور غير المحسوسة، فمثلاً يقال: زيد ابن عمرو، هل يمكن معرفة تولَّد زيد من نطفة عمرو؟! وهل يمكن إحراز ذلك بالمشاهدة؟ كلاً، فإنّ ذلك مستحيل، لأنّ تولُّد ريد من عمرو يمرّ بمراحل، وكثير من تلك المراحل لا يمكن إدراكها بأي من الحواس الخمس، وأمًا كون زيد من نطفة عمرو فإنّ الذي يمكن إثباته بالمشاهدة هو أنّ عمراً واقع زوجته فقط \_ لأنّ المواقعة أمر محسوس \_ وأنّه قذف في رحم زوجته، وهذا الذي يمكن إحرازه في بعض الأحيان بالحواس، ولكن أنْ زيداً تكوّن من نطفة عمرو، فلا سبيل لمشاهدة ذلك أبداً كيف يمكن ذلك؟ افرض أنّ عمرواً كان يواقع زوجته، من أين يثب أن زيداً تولُّد من نطفة عمرو؟ وكيف يمكن معرفته؟ لا يمكن ذلك أبدأ

بل بعض الفقهاء من العامّة والخاصّة قالوا بأنّ نسبة المتولّد على الفراش إلى صاحب الفراش هو بظاهر الإسلام؛ لأنَّه لا سبيل لإثبات ذلك، إذ يمكن أن تكون قطرة من نطفة شخص وقعت في مكان وامرأة خالد جلست في ذلك المكان، والرحم يجذب المني من الخارج، فربّما يتكوّن الطفل من هذا المني الذي هو غير نطفة زوج هذه المرأة، وهذا احتمال وارد.

هـذا مـاذا يثبت لنـا؟ يثبت أنّـه لا يمكـن الإحـراز بأحـد الحـواس الخمس أنَّ فلاناً متولَّد من نطفة فلان.

هـذه مرحلة، ثـم بعد ذليك انتقلت النطفة إلى رحم الأم، والمراحل التي تلي ذلك من أين ندركها؟ حتى لو كانت المرأة عادلة مؤمنة صالحة تمام الصلاح، إذ أننا قلنا بأنَّ الرحم يجذب المني. بل من باب تقريب المطلب نقول: بأنَّ لأبي حنيفة فتوى نقلها الحنفية وغيرهم، والفتوي موجودة في كتاب المغنى لابن قدامة (١) وغيره، وهذه الفتوى معروفة، وهي أنَّ شخصاً في المشرق تزوَّج امرأة في المغرب وبعد فترة هذه المرأة جاءت بولد ولم ير أيّ منهما صاحبه، قال: لا يحق لذلك الزوج أن ينكر ولادة هذا الولد من عنده! لماذا؟ يقول: لعلَّ الهواء حمل النطفة وأوقعها في منطقة معيّنة، وكانت تلك المرأة هناك وجذب رحمها تلك النطفة، فإذا أنكر الرجل كان السبيل اللعان.

ماذا يثبت لنا من هذا كلّه؟ يثبت أنّه لا سبيل ولا يمكن إثبات ولادة شخص من شخص بالمشاهدة.

أقسصي ما يمكن أن يساهد الإنسان أنَّ فلانها واقع زوجته وأنّ زوجته أنجيت، أي خرج الطفل من رحمها بعد فترة معينة، لا يمكن رؤية أكثر من ذلك، أي لا يمكن إثبات أنَّ هذا متكوَّن من فلان.

فكيف تثبت الأنساب إذا؟ نفس الطريقة التي تثبت فيها العدالة كذلك نثبت النسب، كيف نثبت العدالة! قلنا: العدالة بناءً على أنّها ملكة، إنّما تثبت بالمعاشرة وبالمشاهدة للأمور التي تلازم عادةً الشخص التقي والعادل، كذلك هاهنا أمور ملازمة لصحة النسب إذا شاهدناها فحينئذ يثبت النسب.

مثلاً يعترف الوالمد بأنَّ هذا ابنه، ويثبت أنَّه ولمد على فراشه، ويثبت أنّ الولد اعترف بأنه ابن فلان.

هذا الذي يمكن مشاهدته، هو خروج الطفل من بطن أمه.

وكذلك يمكن إثبات ذلك باعتراف كلِّ من الوالد والولد، هذا

<sup>(</sup>١) المغنى لابن قدامة: ٩/ ٥٤.

الندي يمكن منشاهدته، وهنذا الندي بنه تثبت الأنساب، وبغير هنده الطريقة لا سبيل إلى إحراز الأنساب أبداً.

وإلاً على إحسان إلهي ظهير إذا لم يكتف بهذا \_ وهو من أشد المتحمّسين الجدد وقبله ابن تيمية وقبلهما غيرهما \_ عليه أن يثبت بالشواهد أنه كان هناك من يشاهد بالنظارة (بالمجهر) أو بالأشعة أنه خرجت نطفة أبي إحسان إلهي ظهير من ظهره ودخلت إلى رحم أمّه، وكان هناك من يشاهد كلّ مراحل تكوينه إلى أن صار طفلاً مشؤوماً وبعد ذلك خرج، ثمّ تثبت الشهادة أيضاً أن أمّه لم تغيّره بغيره، هذا إذا كان هناك من يراقب طفولته ورداءته، وإلا فهو ليس ابن أبيه، أي ابن من ينسب نفسه إليه.

خلاصة الكلام في هده المقدمة هو أن نسبة شخص إلى شخص وإثبات أن فلاناً ابن فلان منحصر في الشهادة على الاعتراف بأن فلاناً يعترف بأن فلاناً ابنه، أو تشهد النساء أو غير النساء على أن على أن على الطفل خرج من بطن أمه.

بهذا فقط يثبت النسب إلى الأم، وأمّا إلى الأب فلا يمكن أن يثبت إلاّ بالاعتراف أو بظاهر الفراش الذي قلنا إنّما يثبت بحسب الظاهر.

هـذه المقدّمـة الأولـي التـي ينبغـي أن نبقـي علـي التفـات لهـا فـي هذه المباحثة التي نعرضها للإخوان.

## المقدِّمة الثانية: عدم الوجدان لا يدلِّ على عدم الوجود:

هذه قاعدة عقلائية، إذا لم تكن عقلية.

فلو أنّ إنساناً بحث عن شيء في غرفة فلم يجده، فعدم وجدانه لا يعنى بالنضرورة عدم وجود ذلك الشيء في الغرفة، وخصوصاً إذا كانت هناك دواع لإخفاء ذلك الشيء، أي وجود أسباب تدعو إلى إخفاء ذلك الشيء، ألى وجود أسباب تدعو إلى إخفاء ذلك الشيء، ففي هذه الحالة عدم الوجدان لا يدل على عدم الوجود، مما لا ينبغي الريب في هذه القاعدة.

وعلى هذه القاعدة العقلائية، بل العقلية، رتب علماء العامة والخاصة مطالب علمية كثيرة، وفي مختلف أبواب علم الأصول والفقه وغيرهما. من جملتها أنهم قالوا: بأن الجارح يقدم قوله على المعددل، فمثلاً لو اختلف شخصان في عدالة أحد الرواة، أحدهما يعدله \_ يحكم بعدالته \_ والآخر يحكم بفسقه، هاهنا من الذي يقدم? قالوا: بأن الجارح يقدم على المعدل، لأن الذي يحكم بعدالته \_ بناء على أن العدالة ملكة \_ إنما يدعي أنّه عاشر هذا الرجل من قريب ورآه في قيامه وقعوده وفي صلاته وصومه، وعاش معه في جواره، وكان له صديقاً لفترة طويلة ولم يجد منه إلا الحسن، أكثر من هذا لا يتمكّن أن يثبت. ومن هنا اكتشف أنّه عادل، وأما الجارح فيقول: أنا رأينه يشرب الخمر (العياذ بالله) أو يرتكب جريمة يعاقب عليها الشرع.

ففي تقديم قول الجارح على قول المعدّل ليس تكذيباً لقول المعدّل، بخلاف ما إذا رجّحنا قول المعدّل، فإن فيه تكذيباً للجارح، لأن المعدّل يقول بأنّه لا يرتكب، والجارح يقول أنا رأيته يرتكب المعصية، أنّه سمعه يدلّس في الأخبار مثلاً، أو أنه سمعه يفتري، أو ينسب خبراً إلى فلان مع أنّه لم يره لأنه ولد بعده بكذا فترة من الزمن فهو كاذب فلا بلدّ أن يرفض خبره، والمعدّل يقول بأنّه لم ير منه ذلك، فعدم الوجدان لا يدل على عدم الوجود.

وعلى هذا الأساس قبالوا بأن عدم وجدان المعدل صدور المعصية من هذا الشخص لا يعني أنّه لم تصدر منه هذه المعصية. نعم إذا كان الله تعالى هو الشاهد على عدالة أحد أو عصمة أحد، فإنّ الله هـ و عـ لأم الغيـ و بـ أن مطلب آخـر، فكلامنا هنا حسب المـ وازين الظاهرية، وفي الموازين الظاهرية القاعدة العقلائية، بل العقلية، محكّمة في جميع شؤون العباد والبلاد، وهي أنّ عدم الوجدان لا يدلّ على عدم الوجود.

ومعظم أدلَّة هؤلاء \_ إحسان إلهي ظهير وابن تيمية ومن لفَّ لفهـم \_ مبتنية على قول بعض أهل الأنساب ممّن حمل في طياته النصب لأهل البيت المُنْكُ حيث قالوا: لم يعلم له خبر، أو لم يعرف له ولد، وهذا يعني أنَّنا لم نجده، وعدم الوجدان لا يدل على عدم الوجود.

فهسذه الأخبار إن صحت، وهمي \_ كما سمنثبت \_ ليمت صحيحة، معظمها أكاذيب إحسان الهيي ظهير وابن تيمية، نعم إن ثبتت فإنَّما تدل على أنَّ من أخبر إن تيمية ومن أخبر إحسان إلهي ظهير لم يجد، لا أنه يتمكّن من إثبات العدم.

لا يمكن إثبات العُرِدم، حرب إن عبدم الوجدان لا يسدل على عـدم الوجـود، هـذه قاعـدة عقليـة وإذا لـم تكـن عقليـة فهـي عقلائيـة، لا يمكن إنكارهما، وقلنما بمأن جملمة وافرة من شؤون البلاد والعبماد تبتنمي على هذه القاعدة، ولا نطيل أكثر من هذا في هذه القاعدة البديهية.

# المقدّمة الثالثة: اشتراط عدم النصب:

ومن جملة المقدمات التي ينبغي أن ننظر فيها: نقطة وردت في كسلام الغزالسي فسي أواخسر بحسث التسواتر، حيست قسال: إنَّ السروافض يشترطون في إفادة التواتر العلم بوجود المعصوم بين المخبرين...(١)

<sup>(</sup>١) المستصفى: ١١٢.

ليت شعرى من اشترط ذلك؟! هذه كتب أصول المذهب وغيرها بسين أيلدي العامّـة والخاصة، عمدة المشيخ الطوسمي يَنْتُح، وكتب العلامة الحلَّى في الأصول والفقيه... وكتب غيرهم، كأن الغزالي \_ كغيسره \_ يأخمذ الممذهب الجعفري وقواعمده منن أفمواه المشوارع ولا يطَلعون على المبادئ التي حقّقها ومحَصها علماؤنا الأبرار.

وليس هذا من شرائط إفادة التواتر للعلم، إذ لم يشترطه أحد، لا من أبناء العامّة ولا من أبناء الخاصّة، نعم السيد المرتضى ﴿ عَلَمُ الهدى أَضافَ شرطاً إلى الشرائط المعتبرة في إفادة التواتر العلم، وهو أنَّ العقل إنما يستفيد من التواتر العلم إذا كان خالياً عن النصب والعداوة اتجاه شخص، وأما إذا كان في ذهنه العداوة والنصب والاعتفاد بأن الأمر ليس كذلك، فأنه كلما زاد المخبرون عن ما هو خلاف عقيد تدراد أتعنتاً وعداوة ووحشية، كما هو حال أمثال ابن تيمية وإحسان إلهبي ظهير، فعندما يري أخباراً متواترة في ولادة الإمام 🏙 يزداد تعنتاً.

اشترط علم الهدى هذا الشرط القائل بأن التواتر يفيد العلم إذا لم يكن هناك في قلب من سمع الخير نصب وعداوة \_ هذا مضمون كلامه الشريف \_ تجاه هذا الخبر، أمّا إذا كان مسبقاً معتقداً بأنّ الأمر ليس كذلك فمهما أخبره الناس عن هذا الخبر فلا يصدّقهم أبداً، فلا يحصل العلم بالخبر المتواثر، نعم هذا الشرط موجود، ولكن هو لم يمشترط وكلذلك لمم يمشترط غيره ممن علمائنا الأبسرار أن يكمون فسي المخبرين معصوم.

جاءت كلمة المعصوم في كلمات الشيخ الطوسي في كتاب

الغيبة، (1) حيث قال بأنه لمّا أنكر جعفر أخو الإمام الحسن العسكري على الولادة فإن هذا الإنكار لا يكون مفيداً للعلم مقابل الأخبار التي تثبت الولادة؛ لأنه ليس معصوماً؛ إذ لو كان معصوماً لأمكننا الاعتماد عليها لنفي هذه الأخبار كلّها، ولكنه لما كان غير معصوم فلا قيمة لخبره في مقابل هذه الأخبار، وهذا شيء آخر غير ما ينسبه الغزالي في مستصفاه إلى المذهب الجعفري إذ يقول بأنهم يشترطون أن يكون في المخبرين معصوم.

هذه بعض المقدّمات التسي نحاول أن نحافظ عليها كمقدّمة لدفع السبهات التسي ذكرها أعداء أهل البيت المنظم، أعداء الإمام المنتظر في وإن شاء الله البعض الآجر من المقدمات سوف نعرضها على الإخوة في الندوة القادمة

والتحمد للذكرب العالمتين

<sup>(</sup>١) كتاب الغيبة للشيخ الطوسي: ١٣٣.

## [ الإجابة على أسنلة الندوة الأولى ]

#### الأسئلة:

بعـض الأسـئلة التــي وجّههـا الحاضـرون لــسماحة الــشيخ دام ظلــه، بعد إنتهاء هذه الجلسة من الندوة التي استمرّت لثلاث ليالٍ.

س ١/مــا هـــي الطريقــة لإثبــات ولادة الحجــة عليما مـع وقوعهــا بصورة سريّة؟

ج ١/ نعم، هذا السؤال هو الذي من أجل الإجابة عليه اجتمعنا في هذه الجلسة الميمونة، وبعد التمهيد لهذه المقدمات نحاول أن نثبتها بالتواتر إن شاء الله.

س ٢/ هــل يــؤمن أبنــاء العاشــة بالمهــلــي ﷺ وأنّــه سـيظهر فــي آخــر الزمان؟

ج ١/ نعسم، هنساك روايسات كثيسرة جداً جمعها علماؤنا فسي مؤلفاتهم، مثل حلية الأبرار وغيرها، ومن الروايات المروية في كتب أبناء العامّة يظهر أنهم يؤمنون أن في آخر الزمان سيظهر من ولد سيد الرسل من يملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعد أن ملئت ظلماً وجوراً، والغريب أنّي لم أجد في رواياتهم أنّه يولد في آخر الزمان، بل كل الروايات تقبول أنسه يظهر في آخر الزمان، وهنذا اعتراف ضمني بوجوده، أي يظهر المختفى، لا أنه يولد.

س ٣ ما همو السر الكامن في خفاء ولادة الإمام المهدي اللهم مع قدرة الله الله على حفظه بطرق أخرى؟

ج ٣/ هـذا الـسؤال غريب، كان بإمكان ربّ العالمين أن يحفظ موسى بين عمران ظاهراً، ولكن لم يحفظه إلا خفياً مستوراً، وكذلك كان بإمكانه أن يحفظ عيسي بن مريم على وجه الأرض سالماً من القتل، لكنه لم يفعل إلا بإخفائه... الله لا يُسأل عما يفعل وهم يسألون.

س 1/ منا هني الثمرة المترتبة لأبناء العامنة على إنكار ولادة الإمام الحجة 🏙؟

ج ٤/ هــذا مجمر د تسنيع على المــذهب الجعفــري وإبعــاد للنــاس عين الملذهب الحق، قاتلين أن أبناء الملذهب الجعفري يؤمنون بالخرافات، وأنّهم لا يؤمنون بأشياء معقولة، لا أكثر ولا أقل.

وإن آمنوا بوجود الإمام الثاني عشر 🦚 يجب أن يؤمنوا بإمامة أبيه علي شم الإمام على الهادي علي الهادي الله المام الصادق علي الم وبهذا تنهار القبصور الوهمية التي بنوها على آراء أثمّتهم الأربعة، فهم يحاولون المحافظة على تلك القيصور الوهمية التبي بنوها، ولـذلك لا يعترفون وينكرون ذلك.

س ٥/ ما حكم من أنكر ولادة الإمام الحجّة على؟

ج ٥/ هـ و منكر ضرورة من ضرورات المذهب، فبلا يعتبر من الشيعة الإثني عشرية، ولا أحكم بكفره ولا بنجاسته.

س ٦/ هل يشير القرآن الكريم إلى ولادة الإمام المهدي ركي الله المهدي

ج ٦/ الآيات التي استدل بها على هذا ليست فيها صراحة على الـولادة، ولكـن هنـاك آيـات تـدل علـي أنّ الله سبحانه يمـلأ الأرض قـسطاً وعدلاً... أمّا بصراحة فلا توجد آية أبداً.

س ٧ هـل يـؤمن أبناء العامّـة بـولادة الإمـام الحجـة ، ولـو كانوا يؤمنـون بـذلك فهـل يـصلح إيمـانهم دلـيلاً علـى ولادتـه؟ أم يكـون مجرد مؤيد لما ذهبت إليه الطائفة الحقة؟

ج / أغلسب علماء العامّة أنكروا وجنود الإممام المنتظر ، و ولكن آمنوا أنّه سيظهر في آخر الزمان من يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، وإذا كانوا يؤمنون بولادة الحجة ، لما اجتمعنا في هذه الجلسة.

س ٨/ هـل يتواصـل وجـود بعـض الـوكلاء أو الـسفراء للإمـام الله الله عليه في هذه السنوات العجاف؟

ج ١٨ هـذا السؤال لا مجال له، بعدما علمنا أنه بعد وفاة السفير الخاصة الرابع انقطعت النيابة الخاصة وبقيت النيابة العامة بالمعنى المعروف بين العلماء والمراجع.

س ٩/ ألا تظنُّون أنّ مصب التشبهات لأبناء العامة ليس مأخوذاً من ولادة الإمام في أو عدم الولادة، بل من وجود المصلحة وعدمها من غيبته، وهذا واضح من كتاب منهاج السنة وغيره؟

ج ١/ هناك فرق، عندهم شبهات في أصل الولادة وهناك شبهات أنّه كيف يبقى شخص في هذه المددّة، وهذه شبهة تختلف عن تلك الشبهة، وكلامنا في هذه الندوة في الشبهة الأولى المختصة بالولادة، وأمّا أنّه كيف يمكن أن يبقى فغريب، فالشيطان اللعين ولد أو خلق قبل آدم عليه ولحد الآن هو موجود، فهل أن الله سبحانه وتعالى قادر على أن يبقى الشيطان هذه المددة ولا يقدر أن يبقى شخصاً ولد بعد ولادة الإمام الحسن العسكري غليلا!

س ١٠/هـل تحققت معظم علامات ظهـور الإمـام المنتظـر ﷺ؟ وهل هذا هو زمن الظهور؟

ج ١٠/ علامات ظهور الإمام كما قرر العلماء على قسمين: بعضها حتمي والآخر غير حتمي، العلامات الغير حتمية يحتمل أن يظهر الإمام غلاللا بعدها وليس ذلك مؤكداً، وهذه العلامات تقريباً كلها تحققت، وأمّا الحتمية فلم يظهر منها شيء لحد الآن.

أمّا بالنسبة لـزمن الظهـور فالإمـام المعـصوم عَلَيْكُمْ قـال: «كـذب الوقّاتون». (١)

س 11/ لماذا كان الإمام المهدي الله خصوص ابن الإمام العسكري عليلًا، ألا يمكن أن يكون شخصاً آخر يولد في آخر الزمان يرتبط به نسبياً؟

ج ١١/ الإمكان موجود، ولكن الواقع هو خلاف ذلك، فإن الذي حدث هو أنه ابن الإمام الحن العسكري عليه.

س ١٢/ هل إن رؤية الإمام الحجة ﴿ فَي عصر الغيبة الكبرى ممكن وواقع أم لا، خاصّة مع ورود تكذيب مدّعي الرؤية؟

ج ١٧/ هناك اشتباه ربّما وقع الكثير فيه، وهو أنّ الذي ورد التكذيب في حقّه هو أن يدّعي أحد أنّه يلتقي به عليلا وهو رسول وسفير عنه أو مبلّغ عنه، هذا الذي ثبت تكذيبه أو كذبه بأمر الإمام عليلا، أمّا أنّه ربّما يتوفّق شخص ما بالتشرّف برؤيته فهذا ممكن جداً، ولا يجوز لمن يحدث له هذا أن يخبر أحداً بذلك.

#### والحمد لله رب العالمين

<sup>(</sup>١) كتاب الغيبة للنعماني: ٣٠١/ الأحاديث ٦ و ١١ و ١٣ و ١٣ الإمامة والتبصرة: ٩٥/ ح ٨٧

# الندوة الثانية





## بسم الله الرحمن الرحيم

والحمد لله رب العالمين... والمصلاة والمسلام على أفسل الأنبياء والمرسلين أبي القاسم محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين المعصومين واللعنة الدائمة على أعدائهم إلى قيام يوم الدين.

#### تذكيره

قلنا في الندوة السابقة: إن مين هوان الدنيا على الله سبحانه أن نعقد الندوات في مثل هذه الندوة الميمونة لإثبات ولادة الإمام المنتظر في مثل المنتظر بعد الأنبياء على السابقون والرسول الأعظم والأثمة الأطهار على المنتظر المنتظر والأثمة الأطهار على المنتظر المنتظر المنتقرير المنتقر

بل ووعد به رب العزة في كتابه الكريم على نحو الإيماء والإشارات: ﴿ لِيُظْهِرُهُ عَلَى الدّينِ كُلّه ... ﴾ (ا) ومعلوم أن هذه النبوءة وهذا الوعد لم يتحقق لغاية هذا اليوم ولا بد من أن يتحقق لأنه قد أخبر الله سبحانه وتعالى عن ذلك، والروايات من الفريقين عن رسول الله الله الله يأتي من ولدي أو من ولد الحسين عليه من يمل الأرض قسطاً وعدلاً بعد أن ملئت ظلماً وجوراً.

والذي احتمله أن الداعي لأعداء أهل البيت عيث وأعداء الإمام علي

<sup>(</sup>١) الفتح: ٢٨.

من إثارة مثل هذه الإشكالات أمران، حيث أنهم يتصورون \_ وهذا دليل على ضعف مخيلتهم \_ أنهم يتمكنون من الوصول إلى أحد الأمرين أو كليهما على سبيل (مانعة الخلو) كما يقال في التعبير العلمي:

أحدهما: أن يتمكنوا من صرف شيعة أهل البيت المبلغ عن الإمام الله ولكن الله تعالى يريد أن يحق الحق ويبطل الباطل ولو كره الكافرون أو المجرمون.

والأمر الثاني: حسب تخيّلهم، لجهلهم بمعنى الإمامة وعلم الإمام على المرامة وعلم الإمام الله على المرام أنهم يريدون بهذه الطريقة أن يتمكنوا من معرفة مقام الإمام وجوده وشخصه الشريف، حتى يتمكنوا من القضاء عليه.

## وقفة على الشبهات:

وعلى كل حال، قد منافي الندوة السابقة بعض المقدمات التي يجب أن ننتبه إليها في هذا الصدد، واليوم نشير إلى بعض الإشكالات الواهية التي ذكرها دعاة الضلالة مثل إحسان الهي ظهير وابن تيمية وغيرهما ممن استفاد من كلماته.

#### أهل النسب:

وقد لهج ابن تيمية وإحسان الهي ظهير وأصرًا وأكدا أن أهل النسب نفوا وجود عقب للإمام العسكري على الله في كتاب الشيعة والتشيع لإحسان إلهي ظهير، ومنهاج السنة لابن تيمية، وحينما نطالع كلمات هذين الرجلين نريد أن تعرف من هو من النسابة \_ أي من علماء النسب \_ الذين نفوا ولادة الإمام المنتظر الله فكل واحد منهم يقول:

أكَّد علماء النسب ولم يذكر واحداً منهم.

قبل أن استمر في هذا الكلام قلنا في الندوة السابقة:

إنّ عندم الوجنود لا يندل على العندم، لنو ثبت أنّ أحنداً من علمناء النسب نفى ولادة الإمام على الم يكن في جعبته أكثر من أن يقول بأنَّه لم يجد، وليس له أن يثبت العدم، وذلك لأنَّ عدم الوجدان لا يدل على عدم الوجود.

بعدما تابعنا كلمات هذين الرجلين الناصبيين \_ ابن تيمية وإحسان الهي ظهير \_نجدهم ذكروا اسم شخص واحد وهو (النوبختي) صاحب كتاب فرق الشيعة (أبو محمد الحسن بن موسى النوبختي)، وهو من أعلام القرن الرابع حسب ما يعترف إحسان إلهي ظهير في كتابه الشيعة والتشيع، يعني أنه بعد أكثر من مائة وأربعين سنة \_ تقريباً من ولادة الإمام الحجة ، يا لها من فضيحة، يا لها من خديعة، أنَّ مثل هذا الشخص ابن تيمية وإحسان إلهي ظهير يلقبونه بتلك الألقاب وهؤلاء النيكانة معروفون بأنهم يذكرون النسب حسب اطَلاعهم، ويحذفون الإسناد، هذه كتب الأنساب بين أيديكم لا يذكرون الإسناد، لماذا؟ هم أعلم بذلك.

أولاً: حسب اعتراف إحسان الهي ظهير، أنّ هذا الرجل من أعلام القرن الرابع، وولادة الإمام الحجمة ﷺ سنة ٢٥٦ هـ يعني أكثر من ١٤٠ سنة يوجد هذا الشخص ويذكر أنه لم يوجد للإمام العسكري عَلَيْكُ عَقب، وذلك حسب ادعاء إحسان إلهي ظهير.

علماً أنه هو لم يقل، وإنما إحسان الهي ظهير هو الكاذب في ادّعائه كما سنذكر عبارة هذا الرجل ولكن إن صحّ ما يقوله إحسان، إذ لعل عنده نسخة نحن لم نطلع عليها مثلاً. يقول: إن هذا الشخص من أعلام القرن الرابع من علماء النسب وهو يؤكد أنه ليس له ولد.

## إذن هنا ملاحظتان:

والثانية: لم يذكر سند دعواه، كيف يدعي أنه لا عقب للإمام العسكري عليها عليها عليه الوحي، أم رأى في عالم الرؤيا؟

الظاهر أن إحسان الهي ظهير جاهل حتى بعلماء النسب، فإن هذا ليس من علماء القرن الثالث، فقفز به قفزة قرن كأنه أراد أن يضرب رأسه بفاسه مثلما يقال يريد أن يستند إلى من يقول بأنه من علماء القرن الرابع وهو من علماء القرن الثالث، غريب...! هكذا هم أعداء أهل البيب الشاك دائماً يتخبطون.

على أي حال، هذا الرجل ينسب إليه أنه يؤكد أن لا عقب للإمام العسكري عليه الله وهذه هي العبارة التي يريد أن يستفيد منها هذا الرجل الناصبي بأنه لا عقب للإمام العسكري عليها.

فيقول عن طريق الإمام الحسن العسكري غليثلا.

اولد الحسن بس على على شهر ربيع الآخر سنة ٢٣٢هـ وتوفي في سرّ من رأى (سامراء) يوم الجمعة لثمان ليال خلون من شهر ربيع الأوّل سنة ٢٦٠هـ ودفن في داره في البيت الذي دفن فيه أبوه عليه الموسو \_ أي الإمام الحسن العسكري \_ ابن ٢٨ سنة وصلى عليه

أبو عيسي بن المتوكل، وكانت إمامته خمس سنوات وثمانية أشهر وخمسة أيام، وتوفي ولم ير له أثر ولم يغرف له ولد ظاهر».(١)

لم يقل لم يولد له ولد، بل قال: لم ير أثر.

يا إحسان إلهي ظهير افتح عينيك يقول (لم ير له أثر) ولم يقل: لم يلد ولم يولد له أثر، بل يقول: ولم ير له أثر ولم يعرف له ولد، ولم يقل لم يولد ولد له وإنما قال: لم يعرف له ولد ظاهر.

هذه عبارة هذا الرجل الذي لهج بذكر اسمه هذان الناصبيان\_ ابن تيمية وإحسان الهي ظهير \_وقالا بأنّه نسّابة وانه يؤكد انه لا ولد للحسن العسكري عَلَيْلا، هذه عبارته فهو يقول لم يعرف له ولد ظاهر، ونحن أيضاً نقول: ليس ولد ظاهر الآن أنا وأنتم نقول ليس له ولد ظاهر معروف، هذا نعرفه.

### تقسيم الميراث:

م الميوات. يقول إحسان إلهب ظهير: قسم ميراث الإمام العسكري علي بين أخيه وأمه.

ويرد على قوله أوّلاً: على خلاف قاعدة مذهب الجعفريّة إذ مع وجود الأم كيف يأخذ الأخ الحصَّة من الميراث؟ يقول: «فاقتسم ما ظهر من ميراثه أخوه» أي أنّ هناك كانت مواريث لم تكن ظاهرة ولم يعلم أين ذهبت.

وأمّه وهي أمّ ولد فإن كانت ما زالت على رقيتها فليس لها ميراث وإن كانت قد تحرّرت \_ هذا واقع الحال فهي قد أصبحت حرة بواسطة حرية ولدها وهو الحسن العسكري علي السلا ... فالميراث كله لها وليس لجعفر ميراث.

<sup>(</sup>١) فرق الشبعة: ١٠٥.

وفي رواية أخرى أنّ الإمام الحسن العسكري عليه أوصى بالمال الظاهر إلى أمه لتعيش منه مدة حياتها،(١) ولم تكن هناك مسألة ميراث.

يقمول هذا الرجل: في هذه الحالة تحيّرت الشيعة، أي أنّ عامة الشيعة تحيرت وذهب كل قسم منهم إلى رأي، فيذكر هناك الآراء التمي ظهرت بمين المشيعة حمين ذاك، ويمذكر ثملاث عمشر أو أربع عمشر فرقة أصبحت حسب رأي إحسان إلهي ظهير.

أما هذا الرجل النسّابة \_ أي النوبختي \_ الذي قالوا بأنه ينفي وجود عقب للإمام العسكري عَلَيْكُ فعبارته في حديثه عن الفرقة الثانية عشر كما يلي: يقول: «قالت الفرقة الثانية عشرة وهم الإمامية ليس القول كما قالت هؤلاء كلهم \_ الفرق الأخرى \_ بيل لله ﷺ في الأرض حجّة من ولند الحسن بن على على المراقلة تعالى بالغ وهنو وصي لأبيه، على المنهاج الأؤل والسنن الماضية ولاتكون الإمامية في أخبوين بعيد الحسن والحسين المناكا والايجوز ذلك ولا تكون إلا في عقب الحسن بن عليَ عَلَيْكُم إلى أن ينقضي الخلق، متَّسلاً ذلك ما اتَّـصلت أمـور الله سبحانه وتعالى، ولـو كـان فـي الأرض رجـالان لكـان أحـدهما الحجـة، ولـو مـات أحـدهما لكـان الآخـر الحجـة مـا دام أمـر الله ونهيـه قـائمين فـي خلقه ولا يجوز أن تكون الإمامة في عقب من لم تثبت له إمامة (يقصد جعفر)، ولم تلتزم العباد به حجة ممن مات في حياة أبيه \_ أيّ ممن قال بإمامة من توفي قبل الإمام الحسن عَلَيْكُلُّ \_ولا في ولده، ولو جاز ذلك صلح قول أصحاب إسماعيل بن جعفر الصادق غلط

<sup>(</sup>١) فرق الشيعة : ١١٦.

ومذهبهم، ولثبتت إمامة محمّد بن جعفر عليلا إذن، وكان من قال بها محقاً بعد مضى جعفر بن محمّد عليكلي.(١)

يقبول هذا الرجل صباحب الكتباب البذي ينسب إليه إحسان ظهير ما نسب وكذلك ابن تيمية ما نسب، يقول:

ووهذا الذي ذكرناه هو المأثور عن الصادقين، الذي لا تدافع له بين هذه العصابة ولا شك فيه لصحة مخرجه وقوة أسبابه وجودة أسناده، ولا يجوز أن تخلو الأرض من حجة ولو خلت ساعة لساخت الأرض ومن عليها، ولا يجوز شيء من مقالات هذه الفرق كلها فنحن مستسلمون بالماضي، وإمامته، مقرّون بوفاته \_ وهذا ثابت \_ ومعترفون بأن له خلفاً قائماً من صلبه، وأن تُحلُّقُه هو الإمام من بعده حتَّى يظهر ويعلن أمره ما ظهر وعلن أمر من عضي من آباته ويأذن الله بذلك، إذ الأمر لله تعالى يفعل ما يشاء ويأمر بما يريد من ظهوره وخفائه، كما كان أمير المؤمنين غلظ يقول: واللهم إنك لا تخلى الأرض من حجة لك على الخلق ظاهراً معروفاً أو خائفاً مستوراً أو مغموراً كي لا تبطل حجتك وبيناتك: (") وبذلك أمرنا جاءت الأخبار الصحيحة عن الأئمّة الماضين عَلِمُكُمُ الماضين، لأنه ليس للعباد أن يبحثوا عن أمور الله تعالى ويقضوا بـلا علـم لهـم ويطلبوا آثـار مـا سـتر عـنهم، ولا يجـوز ذكـر اسـمه

<sup>(</sup>١) فرق الشبعة: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) كبذا في المصدر، ولكن المذكور في نهج البلاغة كما يلي: «اللهم بلي، لا تخلو الأرض من قائم لله بحجّة، إمّا ظاهراً مشهوراً أو خائفاً مغموراً، لثلاً تبطل حجج الله وبيناته، نهج البلاغة ٤: ٣٧/ الخطبة ١٤٧.

ولا السؤال عن مكانه حتى بأمر بذلك هو غلط إذ هو غلط خائف مغمور مستور بستر الله سبحانه وليس علينا البحث عن أمره، بل البحث عن ذلك وطلبه محرم ولا يحل ولا يجوز لأن في إظهار ما ستر عنا وكشفه إباحة دمه ودمائنا، وفي ستر ذلك والسكوت عنه حقنهما وصيانتهما ولا يجوز لنا ولا لأحد أن يختار إماماً برأي واختيار... إلى أخر كلامه الشريف.

هذا هو مذهب النوبختي إخوتي الأجلاء، وهذا استدلال إحسان إلهي ظهير واستدلال ابن تيمية أن هذا الرجل النسابة يذكر ويؤكد أن لا عقب للإمام العسكري عليلا، وهو يقول بإمامة الحجة في ... هكذا يفعل هؤلاء.

كيف ما كان، هذا أهم ما يستند إليه هؤلاء في قبولهم بأن النسابة أكدوا أن لا ولـد للإمام العسكري الله في الوقت الـذي نـرى فيه أن ذلك النساب يؤكد أن للإمام العسكري ولد وهو المنتظر

### الاختلاف في المولد:

ومن جملة إشكالاتهم أنه اختلف في مولىد الإمام الحجمة ، وهذا دليل على عدمه.

وهذا غريب، حيث استدلوا على أن الاختلاف في ولادة دليل على عدمها، أليس المسلمون اختلفوا في ولادة الرسول الأعظم ﴿ الله ؟!

ألسيس القسرآن الكسريم قسد شسهد بساختلاف النساس فسي عسدد

<sup>(</sup>١) فرق الشيعة: ١١٦ و١١٧.

أصبحاب الكهف؟! ليس في تاريخهم بل في أنفسهم يقول: ﴿سَيَعُولُونَ ثلاثة رابعُهُمْ كَابُهُمْ.. ﴾(١) فهل يعني أن أصحاب الكهف غير موجودين.

### إنكار جعفر:

ومن جملة أدلمتهم \_ بـل نقـول سـخافاتهم \_ يقولـون: لـو كـان لـه ولد لعلم أخوه جعفر، لأنَّه أقرب الناس إليه، لكنَّه أنكر وادعى الإمامة.

ونحن نقول لإحسان إلهمي ظهير: إنكار عمَّ النبي لرسالته هل يصلح دليلاً على عدم نبوة النبي ١٠٠٠٠

لماذا إنكار قحافة لخلافة ابنه لا يعدد دليلاً على عدم خلافته؟ لقد أرسل أبو بكر إلى أبيه وقال له: لقد بايعني الناس وأنا خليفة رسول الله ﷺ فقمال لــه: كلامــك متنماقض تقبول خليفــة رســول الله ﷺ ئــم تقول الناس اختاروني! اخرج من الأمر الذي أنت لست أهلاً له، لما اختارك الناس وفيهم على بين أبي طالب عليه؟ قال: أنا أكبر منه سناً، قال: أنا أبوك أكبر منك سناً إذا كانت الخلافة بكبر السن فأنا أكبر منك وإذا كانت في العمر كان سلمان الفارسي أكبر منهم.<sup>(١)</sup>

إن كان إنكار جعفر لولادة الإسام المنتظر 🗱 دليلاً، كذلك إنكار قحافة يكون دليلاً على عدم خلافة أبي بكر.

## الاختلاف في اسم الأم:

ومن جملة إشكالاتهم وسخافاتهم اختلافهم في اسم أمّ الإمام المنتظر. هذا من جملة الأدلة.

<sup>(</sup>١) الكهف: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) راجع الاحتجاج للطيرسي: ١/ ١١٥.

أولاً: اختلاف الأسماء أو تعدد الأسماء إن كان دليلاً على العدم فإن لله تعالى تسعة وتسعين اسماً، بناءً على أن الأسماء توقيفية، وإلاً فهمي غير محصورة كما ورد في دعاء الجوشن الكبير، هل يعني هذا أن الله تعالى غير موجود (العياذ بالله).

من هوان المدنيا أن يكون ويعسر عن هؤلاء الأشخاص بأنهم علماء ومحققون للمسلمين.

يقولون لا، ليس تعدد الأسماء بل اختلاف الأسماء، فقد قيل اسمه كذا وقيل: كذا وكذا.

وقد نسى إحسان الهي ظهير وابن تيمية أن هناك رواية صرحت بتعدد أسماء أمّ الإمام المنتظر على باعتبارات متعددة، وليس هناك اختلاف في اسمها بل لها أسماء متعددة، كما للزهراء سلام الله عليها وكذلك لعائشة.(١)

وتعدد الأسماء لا يقتضي عدم وجودها على من كان له خبرة بالتاريخ ولو بسيطة جداً، إن الجواري كانت تتعدد أسماؤها غالباً، وأمّ الإمام المنتظر الم ولد، كما أن أمّ الإمام الحسن العسكري عليه أمّ ولد.

وتعلد الأسماء كان له أسباب وكانت الأسباب حسب الجارية، إما لعفتها أو لنزاهتها وغيرها، وربما تعددت الأيسدي علسي ملكها، ويستحب تغيير اسم المملوك عندما يستريه المشتري، ولـذلك ربُمـا تعمددت الأسماء لهذا السبب، وأمّ الإمام المنتظر ﷺ كانت في بلمد النصاري وكان لها اسم بلغتها ثم هي أخفت اسمها وسميت باسم جديد لها في الطريق، ثم الإمام عَلَيْنَكُمْ سماها باسم آخر.

<sup>(</sup>١) لاحظ: ميزان الاعتدال للذهبي ٢: ٢٤٣ التأريخ الكبير للبخاري: ٤/ ١٠٤.

وهناك وجوه أخرى وردت في الرواية لماذا تعددت أسماء أمّ الإمام المنتظر 🌉 🗥

### عدم الظهور:

ومن أدليتهم على عدم وجود الإمام المنتظر ﷺ أنه لو كان موجوداً لظهر إلى العيان.

وهذا عين دليل الملاحدة الذين ينكرون وجود الله سبحانه قائلين بأنه لو كان الله موجوداً لرأيناه. وهناك أحد الملعونين في الاتحاد السوفيتي السابق يقول: صواريخنا وصلت إلى القمر وما وراء القمر لم تر الله سبحانه وتعالى.

وما ورد في القرآن الكريم: ﴿وَقِالَ فَرْعَوْنُ مِا هَامَانُ أَبِنَ لِي صَرْحًا لَعَلَى أَبِلُغُ الأَسْبَابَ ﴾ (٢) أي سلماً عالياً أرى إله موسى عَلَيْكًا.

# اختفاء الإمام على: مراحة تكيير صير سوى

ومن جملة خرافاتهم أنه لو كان موجوداً ما كان هناك داع للاختفاء. ونحن نقول: لماذا أخفى الله سبحانه وتعالى آثار أهل الكهف؟ ولماذا أخفى ولادة موسى بن عمران عليلا؟ أفهل كان سبحانه وتعالى عاجزاً عن حماية موسى عَلْمُنْكُمْ من فرعون إلاّ بالإخفاء (العياذ بالله).

هـذه أبرز الإشكالات، وعمدتها كان هـذا الكتاب، وهـو كتاب فرق الشيعة للنوبختي (رضوان الله تعالى عليه).

<sup>(</sup>١) لاحظ: إكمال الدين وإتمام النعمة: ٤٣٢.

<sup>(</sup>۲) غافر: ۳۹.

### إثبات الولادة:

في الواقع أن هذا الرجل \_النوبختي \_ هو من كيار علماء الشيعة، كما أكد النجاشي (١) وغيره، وكان معروفاً بالتدين والورع والعفة والصلاح والخبرة وغير ذلك، ولكنهم أرادوا أن يتشبثوا بهذا.

قلنا في الندوة السابقة بأن انتساب إنسان ما إلى والده لا بلا أن يكون بذكر اللازم فقط، وإلا نفس الانتساب وإقامة البينة عليه، وإقامة الشهادة عليه مستحيلة، لأنه كيف يعلم أن زيداً ولد من نطفة عمر، هذا لا يمكن مشاهدته، بل أكثر ما يمكن الشهادة عليه هو أن والده واقع زوجته وبعد تسعة أشهر خرج من بطن أمه، وخروجه من بطن أمه يثبت بنوته لأمه ولا يثبت بنوته لأبيه، إلا أن يثبت أن هذه النطفة خرجت من فلان ودخلت إلى رحم فلانة، ولا طريق لإثباته من طريق الحواس الحمس، وليس له طريق إلا بإثبات اللازم بالشهادة، الأم تقول: إن هذا ابن فلان، الأب يعترف أن فلان ابنه، الابن يعترف أن فلان ابنه، الابن يعترف أن فلانا أبوه ولم يكن له مانع.

والفراش يعتبر علامة شرعية بحكم الرسبول الأعظم الله الفراش وذلك حينما يدعى غيره.

وأمّا أصل الإثبات فلا يكون إلا بالاعتراف من الوالد أو الولد أو الأم. أما إثبات نسبته لـلأم فـيمكن ذلـك بـشهادة القابلـة، وبـشهادة مـن حضر من النساء أو غير النساء عند خروج الطفل من بطن أمه.

<sup>(</sup>١) رجال النجاشي: ٦٣.

 <sup>(</sup>۲) الكافي ٥: ٩١١ / عن لا يحضره الفقيه ٣: ٤٥١ / ح ١٤٥٧ تهذيب لأحكام ٨: ١٦٨ /
 ح ١١؛ صحيح البخاري ٣: ٥ و٥: ٩٩؛ صحيح مسلم ٤: ١٧١ سنن ابن ماجة ١: ٦٤٦ ...

فسإنّ هناك روايات متعددة من رواة متعبددين تحمل شهادة حكيمة ﷺ أنَّها كانت حاضرة في خدمة أم الإمام المنتظر ﷺ، ليلة ولادة الإمام المنتظر علية فولد علية (١)

وطائفة أخرى من الروايات تلكر شهادة الإمام الحسن العسكري عَلَيْكُلُ حيث قدّم ولمده الشريف إلى الخاصة من شيعته وقال: «هذا إمامكم بعدي وهو الذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً..... (١٠)

هاتان طائفتان من الروايات، وهناك طائفة ثالثة تروى اعتراف الأثمّة السابقين، فمثلاً إمام يقول: كذا جيل بعدي يكون السابع أو التاسع من أولادي إمام، أي يحدد العدد.

وبعض الروايات: عن الإمام الرضاع ظليلا، أو عن الإمام الصادق عَلَيْكُا، ( ) والسبعض الآخر عن الإمام الكاظم عَلَيْكُلا ( ) كلها تثبت ولادة الإمام 🧱.

وقلنا: الولادة والنسب يتبت بإنباك الكازم فقط ولا يحتاج إلى تكوّن الولد من النطفة، وإلاّ فعلى إحسان إلهي ظهير أن يثبت إنه ابن والده أو ابن تيمية.

<sup>(</sup>١) إكمال الله بن وإنمام النعمة: ٢٤٤؛ روضة الواعظين للقتال النيسابوري: ٢٥٦؛ دلائل الإمامة للطبري: ٤٩٩.

<sup>(</sup>٢) الغيبة للشيخ الطوسسي: ٣٥٧؛ إكمال الدين وإتمام النعمة: ٤٣١ وفيه: ٥هـذا صاحبكم بعدى...ه.

<sup>(</sup>٣) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٣٧٦.

<sup>(</sup>٤) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٢١، ٣٣، ٣٤٢.

<sup>(</sup>٥) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٣٦٨.

وعليه لا سبيل للإثبات إلا عن هذا الطريق.

فتكون عندنا ثلاث طوائف من الروايات:

طائفة عن الإمام العسكري عَلَيْكُلُّ قال فيها بأنَّ هذا ابنسي وهو إمامكم بعدي.

وطائفة ثانية تنتهمي إلى حكيمة ﷺ وشبهادتها بـذلك، وشـهادة النساء بخصوص الولادة مسموعة.

وطائفة ثالثة ترجع إلى الأثمّة الله الذين أخبروا أنّه بعد العدد الفلاني من الأئمّة يكون الإمام المنتظر ، أو يكون منه الإمام المنتظر .

مما يثبت أن الروايات متواترة، لأنها روايات من أشخاص متعددين مختلفين لا يعرف أحدهم الآخر، فكل منهم يدخل في سند مستقل عن الآخرين.

أما أخبار الأئمَة ﷺ ففي عفيدتنا أنّهم يخبرون عن رسول الله ، وأنهم أثمّة، وأنهم أولياء أمر، وأنهم معصومون، فعندما يـذكر الإمام الرضا على أن فلاناً بعد فلان وبعد فلان فلان من ولدي فالإمام الرضا على \_حسب مسلكهم \_لا يعلم الغيب ولكن يخبر عن رسول الله على بأن التسلسل الفلاني من ولده يكون هو الإمام المنتظر ، وهذا أكبر شاهد ودليل على ولادته سلام الله عليه.

والحمداله رب العالمين

### [ الإجابة على أسئلة الندوة الثانية ]

#### الأسئلة:

س ١١ هــل يمكــن القــول أن الإمــام منــذ ولادتــه هــو إمــام ولا
 يمكن له تحمل أمور الإمامة حتى وفاة الإمام الأب؟

ج ١/ ينبغي أن نعلم أن كل إمام لاحق يجب عليه إطاعة الإمام السابق، والإمام السابق كما هو إمام على باقي الناس كذلك هو إمام على ولده وابنه الإمام، فمثلاً كما كان أمير المؤمنين عليلا إماماً على الناس كذلك كان إماماً على الحسن والحسين المناها.

س ٢/ حديث عن الرسول الله وأن الأثمة بعدي اثنا عشر إماماً كأسباط بني إسرائيل المنتظر فذا دليلاً على وجود الإمام المنتظر خلافاً إلى ما ذهب إليه إحسان إلهي نظير وابن تيمية؟

ج ٢/ هـذا لـيس هـو مُرَود الإشكال، إذ أن الإشكال لـم يكـن فـي عـدد الأثمّة، ولكـن الإشكال فـي أن الإمـام الثـاني عـشر ولـد أم لـم يولـد. فلا يمكن جعله دليلاً.

س ٣/ إذا كان جعفر أخو الإمام العسكري على الله يقيناً أن الإمامة لا تكون في أخوين بعد الحسنين المياليا فكيف يقنع الشيعة وهم عالمون بهذا الأمر بإمامته لو لا تأكده من عدم وجود الإمام المنتظر اللها المنتظر المنتفر المنتفر المنتظر المنتظر المنتظر المنتظر المنتظر المنتظر المنتفر الم

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ١: ٣٩٨؛ مستدرك الحاكم ٤: ١٠٥؛ مجمع الزوائد للهيتمي ٥: ١٩٠؛ كفاية الأثر للخزاز القمي: ٤٤٠ مناقب آل أبي طالب لابن شهر آشوب ١: ٢٤٩؛ الخصال للصدوق: ٤٦٨؛ الكافي للحلبي: ٩٩، عمدة الطالب لابن عنبة: ٤٦٨ ولفظ ح ١...بعدد، عدد، عدة نقباء، عدد أسباط بني إسرائيل...».

ج ٣/ هـذا السؤال غريب وغير واضح، فكيف تمكن السامري من إقناع بني إسرائيل بأن ربهم هـذا العجل؟! هـذا أوّلاً، وثانياً قـصة جعفر فيها كثير من الغموض لا يسع الوقت لذكرها.

س ٤/ البعض يقول: إن ما يحصل في الآونة الأخيرة لهو دليل أو علامات على ظهور الحجة ،

ج ٤/ علامات ظهور الإمام الله مذكورة ومحددة في الكتب، بعضها حتمي وبعضها غير حتمي، أما الغير حتمي فأغلبها تحققت، وأما الحتمي فلم يحدث منها شيء، وأما اختلاف الناس والشبعة فهذا المعنى حاصل منذ القدم وليس بشيء جديد.

س 10 هـل هناك من يتنصل بالإمام في في زمن الغيسة بالمباشرة؟ أم أن اللقاءات الواردة مع الإمام في حاصلة ولكن لا يعلم الذي التقى به أنه الإمام في من الاتصال بالإمام بالمباشرة على فرض عدم الإمكان من الاتصال به؟

ج ٥/ أوّلاً: قلت في الجلسة السابقة أن الأمر الممنوع هو إدعاء السفارة الخاصة، بأن يدّعي شخص أنّه السفير الخامس، بعد أن ثبت أنّ السفراء الخاصين هم أربعة فقط.

وأمّا الرؤية فممكنة كما حصلت لبعضهم، كما نسب أيضاً لبعض الأعلام، ولكن عليه أن يخفي ولا يظهر ذلك إلا إذا أمره الإمام الله بإظهاره. ولكن معظم ما روي من القصص أنه انتبه أن الشخص الذي ألتقاه هو الإمام المنتظر في بعد ما فارقه، ونقل أن شكل الإمام الله يثبت في فكر الرائي أبداً فلا يستطيع أن يحدد شكله عند رؤيته ثانياً، لأن الله تعالى يريد إخفائه.

# الندوة الثالثة



47.

مرز تحقیق ترکی پوزر عامی سادی

## بسم الله الرحمن الرحيم

والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أفضل المرسلين، وعلى آله الطيبين الطاهرين، واللعنة على أعدائهم أجمعين إلى يوم الدين.

لقد كان الكلام في دفع الشبهات التي خاض فيها أعداء أهل البيت الله حول ولادة الإمام الثاني عشر في كما قلسا في البحث السابق، وقد استمعنا للشبهات التي أثارها شخصان في الواقع هما ابن تيمية الحراني الدمشقي، والثاني إحسان إلهي ظهير وهو من وهابية باكستان همذان الشخلصان حاولا إثارة السبهة أكثر من غيرهما، وقد بينا في الجلسة السابقة بعض تلك الشبهات التي يعتبرها بعض البسطاء أنها الدليل والمدرك على تأييد ما قالوا.

واليوم نحاول إثبات التواتر في ولادة الإمام الثاني عشر ﷺ.

وقلنا في الجلسة السابقة: إنّ الروايات التي يمكن اللجوء إليها لإثبات التواتر على ثلاث طوائف:

## الطائفة الأولى والثانية:

وهي التي تنقل كلمات الأثمة المنظ في تحديد هذا المولود المبارك، وأنه ابن العسكري غلظ . والروايات في هذا الشأن كثيرة جداً جداً، وكثير من هذه الروايات اكتفت بالإشارة إلى صفات الإمام الثاني عشر في بأن له غيبة، والناس يتحيرون فيه من طفولته.

نحمن نأخسد مسن تلمك الروايسات التسي تحمدد بأنمه ابسن الإممام العسكري غليلا لنؤكد كذب مدعاهم، وما قالمه إحسان إلهي ظهير وابن تيمية بأن الحسن العسكري عَلَيْنُكُمْ توفي وهو عقيم.

هذا كذب وافتراء، فالروايات كثيرة جداً، وسنذكر منها بعض ما يشير إلى أنه ابن الإمام العسكري عَالِئُكُمْ وأنه الثاني عشر من الأثمّة ﷺ.

وللاختصار نلذكر بعضاً منها فهذا المقدار يكفينا لإثبات التواتر، كما سيتضح في نهاية الكلام إن شاء الله.

يروي الشيخ الصدوق في إكمال الدين وإتمام النعمة: أنَّ الإمام الحسن المجتبى على بعدما اضطر إلى مهادنة ابن هند \_ معاوية \_ قال: ﴿إِذَا خَرِجِ ذَلِكَ التَّاسِعِ مِنْ وَلَهُ أَحِي الحِسِينِ ابنِ سيدة الإماء يطيل الله عمره في غيبته ثم يظهره...ه

الأوّل الإمسام علمي غلط والثماني الإمسام الحسسن غلط والثالسث الإمام الحسين غليلًا والتاسع من ولده الإمام المنتظر غليلًا.

وعبـارة الإمـام المنتظـر عُلَيْنُكُم لتحديــد وصــف التاســع، وهــذا يعنــي أنه قلد ولند، لأن الشامن وهنو الإمنام الحنسن العسكري على هنو وآبناؤه الطيبون في الجنَّة فيكون الإمام المنتظر عَلَيْكُلُم التاسع.

وكذلك بسند معتبر في إكسال البدين وإتمام النعمة، قال الحسين بن علي علي التاسع من ولدي سنّة من يوسف سلام الله عليه#. (۲)

<sup>(</sup>١) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٣١٥/ ح ٢.

<sup>(</sup>٢) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٣١٦/ ح ١.

وفي رواية أخرى قال: «قائم هذه الأمّة هـ و التاسع من ولـدي \_ التحديد بالتاسع \_ وهو صاحب الغيبة ١٠.(١)

وكذلك عن سيد الشهداء على قال: «منّا اثنا عشر مهدياً أوّلهم أمير المؤمنين على بن أبي طالب عَلَيْكُلُ وآخرهم التاسع من ولدي وهو الإمام القائم بالحق يحيى الله به الأرض بعد موتها، ويظهر به دين الحق على الدين كله ولو كره المشركون، له غيبة يرتد فيها أقوام، ويثبت على الدين فيها آخرون، فيؤذون ويقال لهم: ﴿مَسَى هذا الوَعْدُ إِنْ كُلُّمْمُ صادقينَ)، أما إن الصابر في غيبت على الأذى والتكذيب بمنزلة المجاهد بالسيف بين يدي رسول الله 🗱 🔊 🗥

وهناك روايات أخمري عبن سائر الأئمة المنه الكثفي بالإشارة إلى بعض منها فقط.

عن على بن الحسين زين العابدين علي قال: «القائم منا تخفى ولادت على الناس حتى يقولوا: لتم يولند بعد \_ وكأن الإمام يدري سيأتي إحسان إلهمي ظهير وينكر ولادته \_ليخرج حين يخرج وليس لأحد في عنقه بيعة. (٣)

وعن الإمام الباقر غُلِيُكُّا:

قال الصدوق في إكمال الدين وإتمام النعمة بسنده عن أم هانئ الثقفية وهي امرأة شريفة معروفة في ذلك الوقت.

<sup>(</sup>١) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٣١٧/ ح ٢.

<sup>(</sup>٢) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٣٢٣/ ح ٦.

<sup>(</sup>٣) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٣٣٠/ ح ١٤.

وعن الإمام الصادق عُلَيْكُم روايات كثيرة بهذا المعنى.

منها: معتبرة صفوان بن مهران عن الصادق على أنه قال: «من أقر بجميع الأئمة المنه وجحد المهدي على كان كمن أقر بجميع الأنبياء وجحد محمداً الله نبوته. فقيل له: يا بن رسول الله فمن المهدي من ولدك؟ قال: الخامس من ولد السابع يغيب عنكم شخصه ولا يحل لكم تسميته». (")

رواية أخرى بسند ابن محمد الحميري في حديث طويل يقول فيه: «قلت للصادق على المن سول الله قد روي لنا أخبار عن آبائك ليه في الغيبة وصحة كونها في في بين تقع؟ فقال على الغيبة الغيبة ستقع بالسادس من ولدي، وهو الثاني عشر من الأثمة الهداة بعد رسول الله في أولهم أميسر المومنين علي بسن أبي طالب على و آخسرهم القائم بالحق بقيبة الله في الأرض وصاحب الزمان وخليفة الرحمن. والله لو بقى في غيبته ما بقى نوح في قومه لم يخرج من الدنيا حتى يظهر، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً».

<sup>(</sup>١) التكوير: ١٥ و١٦.

<sup>(</sup>٢) إكمال الدين وإتمام التعمة: ٣٣٠/ ح ١٤.

<sup>(</sup>٣) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٣٣٣/ ح ١، و: ٣٣٨/ ح ١، و: ٣٣٨.

<sup>(</sup>٤) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٣٣.

هكذا كان الأثمّة اللِّمُنَّة يعلمون بتعليم الله تبارك وتعالى.

قىال الـصادق عُلَيْكُا: «إن الله تعـالي خلـق أربعـة عـشر نـوراً قبـل الخلق بأربعة عشر أليف عنام فهني أرواحنا، فقيل له: ينا بنن رسبول الله 🦓 ومن الأربعة عشر؟ فقال: محمّد وعلى وفاطمة والحسن والحسين والأثمّـة مـن ولـد الحسين، آخـرهم القـائم الـذي يقـوم بعـد غيبتـه فيقتـل الدجّال ويطهر الأرض من كل جور وظلم. (١)

ورواية عن الإمام الكاظم على قال: «إذا فقد الخامس من ولد السابع فالله الله في أديانكم لا يزيلنّكم أحد عنها.

يا بنيّ إنه لا بدّ لصاحب هذا الأمر من غيبة حتى يرجع عن هذا الأمر من كان يقول به. إنّما هي محمد من الله على امتحن الله بها خلقه، ولو علم آباؤكم وأجدادكم ديناً أصبح من هذا لاتبعوه.

فقلت: يا سيدي ومن الخامس من ولد السابع؟

فقال: ﴿ يِا بِنِيَّ عِقُولِكُمْ تَضِعِفٌ عَنَّ ذَلِكَ، وأحلامكم تضيق عن حمله ولكن إن تعيشوا فسوف تدركونه».<sup>(۲)</sup>

وهناك رواية في إكمال البدين وإتمام النعمة أينضاً عن عبد السلام بن صالح الهروي قال:

<sup>(</sup>١) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٣٣٥/ ح ٧.

<sup>(</sup>٢) مـسائل علميّ بمن جعفسر: ٣٢٥/ ح ٨١٠؛ الإمامــة والتبــصرة: ١١٣/ ح ١٠٠٠ الكــافي ١: ١٣٣٦/ ح ٢؛ علسل السشرائع ١: ٢٤٤/ ح ٤؛ إكمسال السدين وإتمسام النعسة: ١٣٠٠/ ح ١؛ دلائسل الإمامية للطبسري: ٥٣٤/ ح ٥١٦؛ كتباب الغيبسة للطوسسي: ٣٧٧/ ح 3ለ۲.

اسمعت دعبل بن على الخزاعي يقول: أنشدت مولاي الرضا على بن موسى عَلَيْكُ قصيدتي التي أوَّلها:

ومنزل وحي مقفر العرصات

مدارس آيات خلت من تلاوة

فلما انتهيت إلى قولي:

يقسوم علسي اسم الله والبركسات

خمروج إممام لا محالمة خمارج يميز فينما كل حق وباطل ويجزي على النعماء والنقمات

بكي الرضا عَلَيْلًا بكاءً شديداً، ثم رفع رأسه إلى فقال لي: يا خزاعي نطق روح القدس على لسانك بهذين البيتين، فهل تدري من هذا الإمام ومتى يقوم؟ فقلت: لا، يا مولاي إلا أني سمعت بخروج إمام منكم يطهر الأرض من الفساد ويملؤها عدلاً كما ملنت ظلماً وجوراً.

فقال: يا دعيل الإمام بعدي محمّد ابني، وبعد محمّد ابنه علي، وبعد على ابنه الحسن، وبعد الحسن ابنه الحجة القائم المنتظر في غيبته، المطاع في ظهوره، لو لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد لطول الله ﷺ ذلك اليوم حتى يخرج فيملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً. وأما (متى) فإخبار عن الوقت، فقد حدّثني أبي، عن أبيه عن آبائه الله أن النبي الله قيل له: يا رسول الله متى يخرج القائم من ذريتك؟ فقال ﴿ عَلَا مِلْهُ مثل الساعة التي لا يجليها لوقتها إلاَّ هو ثقلت في السموات والأرض لا تأتيكم إلاّ بغتة.<sup>(١)</sup>

وهناك روايات عديدة عن الإمام الرضا على بهذا المعنى.(٢)

<sup>(</sup>١) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٢٧٢/ ح ٦.

<sup>(</sup>٢) راجع: إكمال الدين وإتمام النعمة: ٣١٩/ الباب ٣٥، ما روي عن الرضا علي بن موسى للمثلثا.

وعن الإسام الجواد على ذكر الشيخ الصدوق في كتابه إكمال الدين وإتمام النعمة: حدثنا عبد العظيم بن عبد الله بن علي الحسني قال: «دخلت على سيدي محمد بن علي الجواد على وأنا أريد أن أسأله عن القائم أهو المهدي أو غيره، فابتدأني فقال لي: يا أبا القاسم \_ عبد العظيم الحسني كان يكنّى بأبي القاسم \_ إن القائم منّا هو المهدي الدي يجب أن ينتظر في غيبته ويطاع في ظهوره، وهو الثالث من ولدي، والذي بعث محمداً الله بالنبوة وخصنا بالإمامة إنه لولم يبق من الدنيا إلا يوم واحد لطول الله ذلك اليوم حتى يخرج فيه، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً، وإن الله تبارك وتعالى ليصلح له أمره في ليلة كما أصلح أمر كليمه موسى غلالا إذ ذهب ليقتبس لأهله ناراً فرجع وهو رسول نبي.

ثم قال عَلَيْكِ : أفضل أعمال شيعتنا انتظار الفرج. (١)

وهناك روايات أخرى عن الإمام الجواد على والإمام العسكري على المؤدّاها واحد، فقد جاء في كتاب إكمال الدين وإنمام النعمة بسنده إلى محمّد بن عثمان العمري بالي يقول: سمعت أبي يقول:

سئل أبو محمد الحسن بن علي علمه أنا عنده عن الخبر الذي روي عن آبائه على الأرض لا تخلو من حجة لله على خلقه إلى يوم القيامة، وإن من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية»، فقيال عليلا: «إن هذا حق كما أن النهار حق \_ يعني كان الوقت نهاراً، فقيال كما أن النهار هذا موجود فهو كذلك \_ فقيل له: يا ابن رسول

<sup>(</sup>١) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٣٧٧/ ح ١.

الله، فمن الحجة والإمام بعدك؟ فقال: ابني محمّد هو الإمام والحجة بعدي، من مات ولم يعرفه مات ميتة جاهلية. أما إن له غيبة يحار فيها الجاهلون، ويهلك فيها المبطلون، ويكذب فيها الوقّاتون، ثم يخرج، فكأني أنظر إلى الأعلام البيض تخفق فوق رأسه بنجف الكوفة الكوفة الدُن

وهنالك روايات كثيرة عن أمير المؤمنين عَلَيْكُ وعن كل واحد من ولده الأثمة الأطهار عَلِيْكُ، وهذه الروايات الصريحة التي ذكرناها هي بعض منها.

### الطائفة الثالثة والرابعة:

وهي عبارة عن مجموعة من الروايات التي قمنا بجمعها، وقد دلت على وجود أشخاص رأوا الإمام وهو طفل في حجر والده، كالسيدة حكيمة عمّة الإمام غلطلا وأنها كانت قد شاهدت الولادة، أو خدم الإمام العسكري غلطا الذين رأوا الإمام غلطا وهو طفل في دار والده.

وهذه الروايات كثيرة، لذكر أسماء رواتها فقط، وهم:

محمّد بن العطار، (۲) الحسين بن علي، (۲) حكيمة بنت محمّد بن القاسم بن حمرزة، (۵) جعفر بن محمّد بن مسرور، (۵) الحسين بن محمّد (۲) وهذا بنفسه قد رأى الإمام.

<sup>(</sup>١) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٩٠٤/ ح ٩.

<sup>(</sup>٢) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٣٥٥/ ح ١٢.

<sup>(</sup>٣) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٤٣٢/ ح ١٢.

<sup>(</sup>٤) الكافي ١: ٣٣٠.

<sup>(</sup>٥) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٤٣٠/ ح ٣.

<sup>(</sup>٦) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٤٣٠.

وعن عليّ بن محمّد (١) أنه بنفسه رأى الإمام عَلَيْكَا، وكذلك إبراهيم بن محمّد بن عبد الله الـذي يـروي عن نسيم خادم الإمـام الحسن العسكري عليه الله الـذي بهذا السند جارية الإمام عَلَيْكُلُ اسمها مارية. (٣)

وقد ذكر الكليني رواية أخرى بسنده عن إبراهيم بن محمّد عن نسيم خادم الإمام عُلِيُكل.(<sup>4)</sup>

وأورد رواية أخرى عن نسيم أيضاً، (٥) وعن محمّد بن العطار وغيره عن إسحاق بن رياح البصري عن أبي جعفر العمري رأى الإمام على الله الله في بيت والده، (١) ومحمّد بن العطار عن علي الخيزراني عن جارية الإمام الحسن العسكري علي المحمري علي والحميري عن محمّد بن عنمان العمري أنه رأى الإمام في حجر والده، (٨) محمّد بن إبراهيم الكوفي والمطهري أبو حكيم الطرفي روى قصة رؤية الإمام غليلا، (١) وعن ابن وجناء الحسن رأى الإمام عليلا طفلاً في بيت والده، (١٠) وعن

<sup>(</sup>١) كتاب الغيبة للطوسى: ٣٩٣.

<sup>(</sup>٢) كتاب الغيبة للطوسى: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٤٣٠/ ح ٥.

<sup>(</sup>٤) كتاب الغيبة للطوسى: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٥) كتاب الغيبة للطوسى: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٦) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٢٠٠١ ح ٦.

<sup>(</sup>٧) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٤٣١/ ح ٧.

<sup>(</sup>٨) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٤٣٥/ ح ٣.

<sup>(</sup>٩) كتاب الغيبة للطوسي: ٢٠٣/ ح ٢٠٣.

<sup>(</sup>١٠) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٤٧٣/ ح ٢٥.

محمّد بن الحسن الكرخي يبروي عن أبي هـارون \_ رجـل مـن أصحاب الإمام عليللا \_ أنه رأى الإمام غليلا في حجر والده.(''

ابن المفكر الحميري، محمد بن إسراهيم عن عثمان بن سعيد العمري الذي رأى الإمام عليل بنفسه. (٢)

أحمد بن عبد الله مهران عن أحمد بن محمّد بن الحسن عن إسحاق القمي أنّه رأى الإمام علي بأمّ عينيه. (")

الصفّار يروي عن محمّد بن عبد الله المطهري عن حكيمة بنت محمّد بن علي غلط تروي قصة الإمام، (١) محمّد بن علي غلط تروي قصة الإمام، (١) حتى ابن ذكريا يروي عن محمّد بن علي عن حكيمة بنت الإمام الهادي قصة ولادة الإمام. (١)

وكذلك الشيخ الطوسي في غيبته عن الشلمغاني \_ قبل ارتداده \_ يروي عن إبراهيم بن إدريس أنه رأى الإمام في بيت والده.(٨)

<sup>(</sup>١) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٤٧٣/ ح ١.

<sup>(</sup>٢) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٤٠٩/ ح ٩.

<sup>(</sup>٣) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٤٧٦/ ح ٢٦.

<sup>(</sup>٤) كتاب الغيبة للطوسى: ٢٥١/ ح ٢٢١.

<sup>(</sup>٥) إكمال الدين وإتمام النعمة: ٢٧٣/ ح ٢٥.

<sup>(</sup>٦) كتاب الغيبة للطوسى: ٢٣٤/ ح ٢٠٤.

<sup>(</sup>٧) كتاب الغيبة للطوسى: ٢٣٨/ ح ٢٠٦.

<sup>(</sup>٨) كتاب الغيبة للطوسى: ٧٤٥/ ح ٢١٤.

هــذه الروايسات عبن أشبخاص مختلفي الطوائيف ومنن مختلف الأصفاع والأمصار، كلهم قد رأوا الإمام على وهو طفل في حجر والمده، والإمام عليلًا يقول لهم: هذا ابني إمامكم وهو خليفة الله في الأرض وهــو ابنـــى وهـــذا هــو الــذي وعــد الله ســبحانه وتعــالى أن يمــلأ الأرض به قسطاً وعدلاً بعد ما ملئت ظلماً وجوراً.

فبعمد هسذه المشهادات كلهسا واخستلاف الأشسخاص واخستلاف الرواة، ومع اختلاف الناس يمكن أن نحكم عادة باستحالة اجتماعهم واتفاقهم على الكذب.

وقد قلنا في معنى التواتر هو أن يحصل عدد الرواة في رواية بحيث عادةً يمتنع اجتماعهم على الكذب، ولا أتصور أن هذا النحو من التواتر تحقق واضحاً إلا لجده على بن أبي طالب عُلائلًا في يوم الغدير. وكأن الله سبحانه أراد أن يتم الحجة على عبادو بهذا التواتر الذي تحقق.

وملخَص القول: قد أصحبت لديَّنا أربع طوائف من الروايات:

الطائفة الأولمي: وهي الروايات المشتركة عن المعصومين المُثَا من زمن رسول الله عليه إلى الإمام العسكري، وتـذكر هـذه الروايات الإمام الثاني عشر بصفاته وخمصوصياته المختصة، وأنه من أولاد الإمام الحسين، وأنه يظهر الله الحق على يديه الشريفتين.

هذه الروايات فقط تذكر صفات الإمام سلام الله عليه كغيبته وحيرته وضلال الناس فيه وغيرها. هذه صفاته المختصة به دون ساثر الأثمّة من آبائه سلام الله عليهم.

الطائفة الثانية: التي ذكر فيها أنه التاسع أو أنّه السابع... وهكذا،

بل في بعض الروايات ذكر اسمه الشريف. وهذه الروايات وردت عن الإمام الحسن والإمام الحسين المهلكا وإلى الإمام الحسن العسكري عَلَيْكُم، إماماً بعد إمام، كلهم وردت الروايات عنهم في هذه الطائفة.

الطائفة الثالثة: أولئك الـذين رأوا الإمام عَلَيْكُ وهـو طفـل فـي بيـت والده أو في حجر والده الإمام العسكري ﷺ.

الطائفة الرابعة: وهم الذين سمعوا من الإمام العسكري أو من خدام الإمام أو عمة الإمام ولادة الإمام.

وهــذه الروايــات لا يــشترك بعــضها مــع بعــض إلاً نــادراً، لأن الروايات مختلفة بالسلسلة، فهذه في سلسلة وتلك في سلسلة وهذه يرويها شخص وتلك يرويها شيخص آخر، وهذه الظاهرة كانت موجودة إلى زمان كتابة إكمال الدين وإتمام النعمة للشيخ الصدوق، وقد استمرت سلسلة عبنو الروايات وسجلت في كتب أصحابنا مشل كتاب الغيبة للشيخ الطوسي وكتاب الغيبة للنعماني وكذلك كتاب إكمال المدين وإتمام النعمة للمشيخ المصدوق والكلينسي وبعد ذلك صاحب البحار الشيخ المجلسي حيث قاموا بجمع هذه الروايات في كتبهم.

وبعد هنذا التنواتر ومنع أجلني ننصوصه هنناك رواينة معتبيرة عنن الإمام نفسه أنه ولد أو أنه ابن الإمام الحسن العسكري.

ومع ذلك يدعى ابن تيمية وإحسان إلهي وغيرهما من أصحاب الأقلام المأجورة في العصر الحديث بأن وجود الإمام عَلَيْتُكُمْ خرافة والعياذ بالله.

مع المعاجز التي ظهرت عند ولادته سلام الله عليه، ولكن لأنهم

يجهلون حقيقمة الإمام يعتبرونم مثل أنمتهم اللذين يدرسون ويجتهدون كعامة الناس.

فهمذه الأممور التمي لا تمدركها عقمولهم التمي طفحمت بالنفساق، ولكن القلوب المملوءة بالإيمان تقبلها وتؤمن بها.

ولسست أدرى كيسف يعتقسد المنكسرون لسولادة المهسدي غلطلا بحياة إبليس والخفر إلى يومنا هذا، مع أن إبليس خلق قبل آدم والخضر عاصر موسى غلطلا.

مع أنَّ الشك في بقاء الإمام حياً إلى يومنا هذا، شك في قدرة الله سبحانه وتعالى، وما دامت الحياة والممات بيد الله سبحانه وتعالى، فإذا أراد الله أن يبقى شخصاً حِياً إلى آخر الدنيا هذه قدرته سبحانه وتعالى ﴿الْاُسُمُّلُ عَمَّا نَعْعَلُ وَهُمْ يُسْلُلُونَ ﴾ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

ولا أظن بعد هذه العطالب المختصرة التي ذكرتها في خدمة إخوتي وأولادي وبخدمة من يصل إليه كلامي بأي طريقة أن يكون فيهم عاقل يشك بولادة الإمام المنتظر ١٠٠٠.

اللهم اجعلنا من أنصاره والذابين عنه والمستشهدين بين يديه، اللهم أرنا الطلعة الرشيدة والغرة الحميدة، اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد.

### والحمداله رب العالمين

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٢٣.

#### [ الإجابة على أسئلة الندوة الثالثة]

#### الأسئلة:

س ١/ البعض يدعي أن هناك روايتين عن حكيمة عمّة الإمام العسكري على تسرح بولادة الحجمة الاعمام لكنهما ضعيفتان سندأ ومختلفتان مضموناً، إذ تقول إحداهما: إن الطير هو الذي أخذه وغيبه والثانية ليس فيها ذلك؟

ج ١/ ذكر في إحدى الروايتين أن الطيسر أخذ الإمام لفترة وجيزة ثم إن الله مسبحانه وتعالى أرجعه إلى أبيه الإمام الحسن العسكري، ولا تعارض بين الروايتين، إذ أن إحداهما تذكر هذا الأمر والأخرى لا تذكره. واختلاف الروايات في بعض الخصوصيات في قصة طويلة مع وجود كثير من الروايات الدالة على وجود الإمام المهدى لا يكون لها أثر أبداً.

س ٢/ هـل أن ظهرو الإمام الله علاقة طردية بملأ الأرض ظلماً وجوراً، أي كلما مئت ظلماً وجوراً اقترب ظهور الإمام؟ وهل هذا الإملاء للظلم والجور حتم، أي إن لم تملأ الأرض ظلماً وجوراً سوف لا يظهر الإمام؟

ج ٢/ لميس المقمصود من هذه الكلمات التي وردت في الروايات هذا المعنى. بل المقصود من ذلك أنه بعد ما طالت الفترة وطغي الطغاة على الأرض، وارتداد الناس والإجحاف الذي حصل بحق المدين وحماته امتلأت الأرض فساداً وظلماً، وهذا الامتلاء لا

يمنع أن يكون هناك، أو يبقى هناك مؤمن، وإلا من أيس يأتي الإمام والله بأنصار له، فالمقصود من وراء ذلك أن المؤمنين من أمّة رسول الله في لا تأخذهم الحيلة ولا يأخذهم بذلك النضعف، حيث أن امتلاء الأرض لا يعني أنه لا يبقى حق، بل الحق يظهر ولو امتلأت الأرض ظلماً وجوراً وفساداً.

م ٣/ هل يمكن التوفيق بين ما روي عندنا وما روي عند العامة أن المهدي العامة أن المهدي العامة أن المهدي الله مولد آخر الزمان ونحن نقول أنه مولود؟ ووجه التوفيق أن العامة عندهم السنة منحصرة بقول النبي الله وحين بشر بالمهدي لم يكن مولود !!

ج ١/ ليس هدا التزاماً بالروايات التي وردت عن رسول الله \_\_ كما قلت في الجلسين السابقين \_ فكلها تقول يظهر، يولد آخر الزمان، ولكن ما هو المقصود بآخر الزمان؟ لقد وصف آخر الزمان بالقياس إلى عدد الأثمة المنه فهو آخر الزمان، وكلمة آخر الزمان كلمة إضافية لا يمكن تحديدها. والذي ذهب إليه جمع وما قلته بخدمتكم في الجلسة السابقة والأسبق هو أن الروايات الواردة في كتب أبناء العامة كلها تقول: إنه سيظهر، وهناك روايات تقول: ولد وسيظهر. بهذا تجتمع الروايات.

من ٤/ وردت في دعاء العهد هذه الآية من القرآن الكريم: (طَهَرَ الْفَسادُ فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ بِما كَسَبَتُ أَيدِي النَّاسِ)(١) فما المقصود بفساد البحر؟

<sup>(</sup>١) الروم: ٤١.

ج 1/ ليس هناك من يسكن، ولكن الأرض المتصلة والقسارات المتنصلة بعنضها منع يعنض عبّر عنهما يمالير والنباس البذين يعينشون فيي الجزر المحاطة بالماء عبر عنهم بالبحر.

س ٥/ قــال أبــو جعفــر غلاللا إذا قــام قائمنــا وضــع الله يــده علــي رؤوس العبساد فجمع بم عقبولهم وكملت بمه أحلامهم أذا لم يكسن للمعجزة دور في عصر الظهور فما هو الرد على هذا الحديث في قول الإمام: «وضع الله يده على رؤوس العباد»؟

ج ٥/ نعم، بالعكس سُئل كثير من المحققين والعلماء: ما السبب أن رسول الله على وكذلك أمير المؤمنين لم يتمكن من فتح الأرض كلها! وكيف يتمكن الإمام المنتظر من ذلك؟ فأجاب أن وسائل أمير المؤمنين والرسول كانت عادية طبيعية. والإمام المنتظر بكون مؤيّداً بالمعجزات والقوة النخارقة وبذلك يتمكّن من ملء الأرض عدلاً وقسطاً.

س ٦/ كيف يمكن مواجهة الدول المسماة بالعظمي التي تملك أسلحة مدمرة، القليل منها يدمر العالم فضلاً عن الكثير في حالة عدم تحقق المعجزة؟

ج ٦/ ممكن أن ينتمشر الإسلام فسي تلك المدول وتمصبح هذه الأسلحة بأيدي المسلمين بدون تعب، أليس الله قادراً على ذلك!

س ٧/ مسن المعسروف مسن خسلال الروايسات أن النسداء فسي شسهر رمضان والظهور في شهر محرم ألا تشكل هذه الفترة بين المشهرين خطورة على الإمام 🐲 من قبل أعدائه؟

<sup>(</sup>١) لاحظ: مختصر بصائر الدرجات: ١١٧؛ بحار الأنوار ٥٢: ٣٣٣/ ح ٧١.

ج ٧ الله سبحانه وتعالى لا يسأل عمّا يفعل وهـو سبحانه يفعـل ما به مصلحة للإمام ﷺ.

س ٨/ ما هو دورنا نحن المكلّفون في زمن الغيبة وخصوصاً في هذه الأيام التي امتلأت بالفتن؟

ج ٨/ أشرنا سابقاً إلى أنّ علينا الالتزام بالدين والتقوى، وخصوصاً نحن طلاب العلوم الدينية نقدم لعامة الناس العون وبذلك نهدي الناس إلى الصراط المستقيم، والعمل معاً قولاً وفعلاً فردياً واجتماعياً.

س ٩/ منع إمكنان وإقرار رؤينة الإمنام فهل عاصرتم أو سنمعتم ممن عاصرتموه برؤية الإمام ﷺ في مدة حياتكم الشريفة؟

ج ٩/ قلنا في الجلستين السابقتين أننا منعنا من ذكر اسمه الشريف فضلاً عن ذكر اللقاء به، ومن رآه إن لم يُستح له الإمام 🎎 بذكره لا يجوز له أن يذكره. نعم سمعنا ذلك لعله أكثر من سماع ولكن لا يجوز التفوَّه بذلك.

س ١٠/ ورد فــــي الروايـــات أن الإمـــام الحجـــة ﷺ يقتـــل قتلـــة الإمام الحسين، فأين هم في زمن ظهوره؟ وورد في الأحاديث أنَّه يقتل قتلاً كثيراً؟

ج ١٠/ هــذه الروايــات التــي تتعــرُض إلــي خــصوصيات أحــداث ظهـوره روايـات مختلفـة، ويـصعب الـتكهّن بكـل مـا يحـدث فـي زمـان الظهور، وهذه الروايات التي ذكرتها من هذا القبيل، فلا يمكن التكهّن بما يحصل أيام ظهوره.

س ١١/ ورد في الأحاديث أنه يظهر في عمدد من السنين الفردية إلى غير ذلك، أفلا يعتبر هذا توقيتاً؟ ج 11/ليس هــذا توقيتــاً، بــل هــو مــن قبيــل القــول بأنــه ﷺ يظهــر في آخر الزمان، والتوقيت هو ذكر اليوم والشهر والسنة.

س ۱۲/الروايــات التـــي ذكرتموهـــا هـــل وردت فـــي كتـــب أبنـــاء العامّة مثل الصحاح وأنكروها أم لم ترد أصلاً؟

ج ۱۲/ الروايات في كتب أبناء العامة تشير أكثر من مرة إلى هذا المعنى، وهو أنه سيظهر. أما ولادة شخصه فالروايات في كتبهم شبه نادرة.

س ١٣/ يقال أن عدد أصحاب الإمام الله الله السحاب بدر، فهل هذا العدد هو عدد قادة الجيوش أم عدد الناصرين للإمام؟

ج ١٦٠ لا أعتقد أن يكسون عدد الناصرين منحصراً في (٣١٣) فقط لأن هذا غير مقبول عقلاً. وقبه علمنا أن الإمام يريد أن يملأ الأرض عدلاً وقسطاً بالقوة وبالسيف فيمكن أن يكونوا قادت حسب ميزاننا أو قادة جيوشه أو مثل ما يقال برلمانه المقدس.

س 18/ ما اسم أمّ الإمام 🎥 ونسبها؟

ج 16 وردت عدة أسماء: نسرجس وصيقل وصقيل وحكيمة وأسماء أخرى، ونسبها ينتهني إلى بعض حواربي عيسى بن مريم عليلا وكانت في بلاد الكفر والإمام بشرها فأسلمت ثم هاجرت إلى البلاد الإسلامية في قصة طويلة مذكورة في الكتب.

س 10/ بالنسبة إلى أصحاب الإمام الحجّة الله (٣١٣) هل يمتازون بصفات مناصب أو مراكز اجتماعية أو مراكز رئاسية؟

ج 10/ لا يمكن التكهّن بـذلك، هـم أتقياء شرفاء، ومطيعون للإمـام اللهمام اللهما

س ١٦/ هل يشترط بهم الاجتهاد؟

ج ١٦/ لا يسشترط الاجتهاد، إنّمها يسشترط التقسوي والحكمة والشجاعة والبسالة والطاعة المطلقة.

س ١٧/ البعض يقول لأجل تقريب ظهور الحجّة لابد من أن ننشر الفساد والظلم في الأرض لكي نمهد للظهور، فهل هذا الرأي صحيح؟

ج ١٧/ هــذا مــن نفحـات الــشيطان، الله يكــره الفــساد ويكــره المفــسدين وســوف يــأتي ســلام الله عليــه ويقطــع رقــاب المفــسدين ويذهبون إلى النار بغير حساب.

س ١٨/ نأمل من سماحتكم تبدوة أخرى حول إثبات إقامة دولة الإمام المهدي على وعلامات الظهور؟

ج 1٨/ علامات الظهور قسمان بعضها تحقق فلا نحتاج إلى البحث عنه، أما العلامات التي لم تتحقق وهي قليلة جداً مذكورة في كتب الأصحاب، مثل إكمال الدين وإتمام النعمة، والشيخ الطوسي أشار إليها أيضاً وكذلك صاحب كتاب الأمالي. ولا نحتاج إلى إقامة ندوة، فهذه علامات تكوينية والتكهن بها غير ممكن ولا يعلم بوقتها إلا هو.

س ١٩/ هـل صحيح أن هناك روايات تدهب إلى أن الإسام المهدى يستشهد على يد امرأة؟

ج 19/ هناك رواية لم يثبت سندها. وقد قلت قبل قليل الإخوتي: لتكونوا على بينة أن الروايات التي تتعرض لبيان خصوصيات أعماله سلام الله عليه بعد ظهوره مختلفة وإثبات سندها مشكل، ولا

يمكن الجزم بشيء من الخصوصيات الجزئية لما يحدث في زمان الإمام بعد ظهوره الشريف، إنما نقول أنه يكون حكماً إسلامياً حقيقياً لا يخاف في دولته أحد من المؤمنين.

س ٢٠/ من هم الأبدال؟ وما هو السبيل والمنهج للوصول إلى هذه المرتبة العالية؟

ج ٢٠/ لا سبيل إلى ذلك إلا تقوى الله، ويستم ذلك تحست إشراف وهداية وإرشاد رجل عاقل فاهم عالم حتى يرشد الإنسان إلى كيفية الالتزام بتقوى الله وكيف يسري إلى تزكية النفس وطهارة النفس، وكل ذلك يحتاج إلى البحث والعلم والفحص والعمل.

س ٢١/ مــا هــو رأي ســماحتكم حــول الولايــة التكوينيــة للإمــام الله اللهـــام اللهــــة الولاية!

ج 71/ الولاية التكوينية، هذه كلمة ترددت على ألسن الناس... إن الولاية التشريعية تعني تشريع الأحكام، فالله شرع الدين والأحكام على يد الرسول، والأئمة كانوا موضحين ومفسرين لتلك الأحكام، نعم إذا تمكن أحد من الأئمة \_ مثل أمير المؤمنين لفترة محدودة والإمام الحسن فترة وجيزة جدا أشهر فقط \_ من إقامة سلطة ظاهرية يفتقر إلى تشريع بعض الأحكام، مثل قواعد المرور وقواعد الشرطة وقواعد الأمن والمخابرات ونحو ذلك، هذا المقدار من التشريعات بيد الإمام، وهذه من ملازمات الولاية العامة، أي السلطة التشريعية. وأمّا الولاية التكوينية بمعنى أن يكون غير الله تعالى \_ يعني السلطة التشريعية. وأمّا الولاية التكوينية بمعنى أن يكون غير الله تعالى \_ يعني المقصود به أن الله تعالى المقال (العياذ بالله) فهذا كفر وإلحاد، وقد نفى الأمقصود به أن الله تعالى استقال (العياذ بالله) فهذا كفر وإلحاد، وقد نفى الأمقصود به أن الله تعالى استقال (العياذ بالله) فهذا كفر وإلحاد، وقد نفى الأمقصود به أن الله تعالى استقال (العياذ بالله) فهذا كفر وإلحاد، وقد نفى الأم

سبحانه وتعالى هذا المعنى، وقال في كتابه: ﴿ لَكُنَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأَنٍ ﴾ (١) ونسب هذا الفكر إلى اليهود ولعنهم ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَعْلُولَةً ﴾ (١)

وإن كان المقتصود أن المعتصوم ربّما يستمكّن من التصرف في التكوينيات بعنوان الإعجاز فذلك من صميم معتقدات الإمامية.

### والحمد لله رب العالمين



(١) الرحمن: ٢٩.

(٢) المائدة: ٦٤.

## (ملحق) لقاء أجرته مجلة (الانتظار) الفصلية

مع سماحة السثيخ ودار معه هذا الحوار حيث أجاب عن أسئلة المجلة مشكوراً.

ص ١/ شيخنا الأجل بعد تعريفكم لمفهوم الانتظار قد يتداعى الني الذهن ان الانتظار بحالته السلبية هو ما تعنيه المفاهيم المطروحة، وبحالته الايجابية هو ما لينجابية هو ما لم تحدده رويتنا الفعلية للانتظار؟ اذن كيف تنظرون للانتظار بحالته السلبية والايجابية في ضوء روايات الأثمة على المعاش والحالة النفسية التي يعيشها؟

ج ١/ الانتظار من التنظر وهو توقع الشيء والانتظار المأمور به في المقام هو توقع دولة الحق على يبدي الموعود والمؤمل من لدن ادم وإلى زماننا هذا، والمستفاد من الروايات أن دولة الحق موعودة وعد بها الله سبحانه عباده الصالحين وأنه يأتي يوم يحكم الحق تحت راية السلطان العادل البسيطة كلها قال الله سبحانه ﴿ وَلَقَدُ كُنْمَا فِي الزّبور من بعد الذّكر أَنَّ الأَرْضَ بَرِهُا عبادي الصَّالحُونَ \* إِنَّ فِي هذا لَبَلاغاً لَقَوْم من على المعجالة أمور منها:

الأمر الأول: ان الانتظار واجب بحكم العقل والشرع أما العقل فلما نعلم من طبيعة البشر أنه لا يندفع إلى فعل ولا ينبغي أن يندفع إلا إذا أحرز أنه يـؤدي إلى مـا يرغب فيـه ويتمنـاه، وتوقع الوصول إلـي البغيمة يدفعه إلى العمل، فالتوقع والانتظار لدولة الحق على يد الإمام المنتظر غلط مقدمة أساسية ومنطلق فكري وعملي نحو بلذل الطاقة والجهد فيي سبيل الوصول إلى تلك البغية، وأما الشرع فقد ورد الأمر بالانتظار في كثير من الروايات فبلغ حمد التواتر بل في بعضها أن الانتظار من أفضل الأعمال في عصر غاب عنه الحق عن البسيطة وأصلبحت الأرض بيسد الطغماة يلعبسون بالمصالحين وبمقمدراتهم بسل مقدرات الشعوب كلها حسب ما تشتهي نفوسهم وتدفع إليه أهواؤهم فعـن رسـول الله ﷺ ضـمن حــديث (انتظــار الفــرج عبــادة) وعــن أميــر المؤمنين سلام الله عليمه وقد سأله رجمل عن أحب الأعمال إلى الله سبحانه قال: «انتظار الفرج، وعن على بن الحسين المثلكا ان أهل زمان غيبة (الإمهام المنتظر) القائلون بإمامته المنتظرون لظهوره أفيضل أهيل كل زمان لأن الله تعالى ذكره أعطاهم من العقول والافهام والمعرفة ما صارت به الغيبة عندهم بمنزلة المشاهدة وجعلهم في ذلك الزمان بمنزلسة المجاهدين بسين يدي رسمول الله على بالمسيف أولئك المخلصون حقاً وشيعتنا صدقاً والبدعاة إلى دين الله سراً وجهراً، وقبال على انتظار الفرج من أعظم الفرج، وفي رواية عن الإمام على سلام الله عليه اانتظروا الفرج ولا تيأسوا من روح الله وإن أحب الأعمال إلى الله ﷺ عن جنده رسبول الله أنبه قال: «اللهم لقني إخوتي» مرتين، فقال من حوله من أصحابه: أما نحن إخوانك يا رسول الله؟ فقال: لا، إنكم أصحابي وإخواني قوم في آخر الزمان آمنوا بي ولم يروني لقد عرفنيهم الله بأسمائهم وأسماء آبائهم.

الأمر الشاني: ان الانتظار لشيء مهم كما يدفع الإنسان إلى التهيؤ والإعداد والاستعداد لما يتوقعه ويتظره كذلك يقض مضجع العدو المعاند للحق، وقد سطر في التاريخ كيف كان الطغاة يخافون وجود الإمام المنتظر وولادته على غرار خوف فرعون من ولادة موسى حتى ذبح ما لا يعلم عدده من الأطفال ليحول دون ولادة موسى غلال ولكن الله بالغ أمره، وقد سعى بنو العباس ومن قبلهم بنو أمية لقطع نسل الرسول و وذرية على طمعاً في الدنيا وحذرا من مجيء دولة الحق وكان أيام الغيبة الصغرى وما تلتها من الأيام موحشة ومربكة لبني العباس فكانوا يبحثون عن الإمام المنتظر وعن وكلائه وعمن يدل على عليه بحث الخرزة فكانوا يقتلون كل من يسمعون منه كلمة تدل على إيمانه بالغائب فبقاء العدو في قلق واضطراب وفقد الطمأنينة و تخبطه خبط عشواء من الفوائد المهمة المترتبة على الانتظار.

الأمر الثالث: لا شك في أن إقامة دولة الحق على أنقاض نظم

الفساد والجور وإقامة صرح العدل بعد هدم قسور الجور والطغيان يتوقف على الإعداد النفسي، فلو حصلت تلك الدولة بدون الإعداد النفسي الكامل وإصلاح العقول التي شوشت وانحرفت عن نهسج التفكير السليم وأصبحت ترى في كثير من الأحيان الباطل حقا والحق باطلاً، وكذلك الأجسام التي تعودت على حب الدنيا، والعيون التي تأثرت وتغوشت بمباهج الحياة الدنية الخلابة يكون مصير تلك الدولة مصير سلطة علي بن أبي طالب والإمام الحسن المناكا فان الأسباب الطبيعية لم تكن موآتية والنفوس لم تكن مستعدة لدولة الحق والظلمة التي سيطرت عليهم بعد وفاة رسول الله وانمحت ملامح السلطة العادلة عن النفوس واختفت جل القلوب الطبية في تلك المدة التي جاوزت ثلاثة وعشرين سنة، والظروف التي تعيشها تشبه تلك قلابد من إصلاح الأنفس بزرع حب الدين وحب العدل والإنصاف وكره الظلم والفساد الأنفس بزرع حب الدين وحب العدل والإنصاف وكره الظلم والفساد إعداداً للنفوس لتقبل الحق.

الأمر الرابع: يجب إعداد الظروف الخارجية لنشر الحق وإعداد الأنصار للدين ونشر الوعي بين المسلمين أولاً وبسين غيرهم جلبا للنفوس الصالحة للهداية ثانياً، فإن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أهم الواجبات الشرعية والعقلية والاجتماعية فما لم يكن هناك أنصار بعدد واف لنصرة الحق وما لم يكن هناك وعي كاف لاحتواء الحق وما لم يكن هناك وعي كاف لاحتواء وجه لبدء إقامة تلك الدولة والاستعجال في مثل هذه الأمور بالتأكيد يأتى بنتائج وخيمة ويفوت من ذلك أعظم المقاصد.

الأمر الخمامس: يجب إتمام الحجمة على كل مناوئ للحق ومعاند له لان دولة الحق سوف تحاسبهم فلا ينفع الانصياع للحق حين إقامة العدل ووقبت المحاسبة وإنزال العقوبة على كل ظالم غاشم وغاصب ومفسد، وإلى هذا المعنى أشير في عدة آيات قرآنية ففي سورة الأنعام: ﴿ هَلَ يُنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْنَيْهُمُ الْمَلاتَكَةَ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي نَعْضُ آيات رَبِكَ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيات رَبِكَ لا يَنْفِعُ نفساً إيمانَها لَمْ تَكُنُ آمَنَتُ مِنْ فَبلُ أَوْ كَسَبَتُ فَسِي إِيمَالُهَا خَيْسُوا فَلَ انْتَظْمُوا إِنَّا مُنْتَظْمُونَ﴾ آيــة ١٨٥ وفــي ســورة الأعراف آية ٧١ اشارة الى ذلك وإلى الحجيج الواهية لدى أهل الباطل يستندون إليها في مناوأة الحق قال: ﴿قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ رَجُّسٌ وَغَـضَبُ أَتَجِ ادلُونَني في أُسْماء سَيَيْتُهُوهِا أُسَتُمْ وَآسَاؤُكُمْ مِا نَرَلُ اللَّهُ جِا من سُلطان فَانْتَظرُوا إَنَّى مَعَكُم مِنْ النُّنْظِرِينَ ﴾ وفي سورة يونس إشارة إلى استعجال أهمل الباطل ما لا يؤمسون به سخرية واستهزاءاً وتمرداً واستخفافاً ﴿وَيَقُولُونَ لَوْ لا أَنْزِلُ عَلَيْهِ آيَةٌ مَنْ رَبِّهِ فَقُلْ إِنْمَا الْغَيْبُ لله فَانْتَظرُوا إِنِّي مُعَكُّمُ مِنَ المُنتظرينَ ﴾ وإلى هذا المعنى يشير قوله تعالى في سورة يونس آيـة ١٠٢ ﴿ فَهَـلَ يُنتظُّرُونَ إلا مثل أيـام الـذينَ خَلـوًا مـنْ قَـبُلهُمْ قَـل ِفـانتظرُوا إنـي مَعَكُمْ مِنَ المُنْتَظرِينَ﴾ وفي سورة هود ﴿اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتَكُمْ إِنَا عَـامَلُونَ \* وَانْتَظْرُوا إِنَّا مُنْتَظَّرُونَ ﴾ وفيها تحذير واضح للمعاندين لئلا تهدأ نفوسهم ولا تهنأ معيشتهم بما نالوا بالظلم من حقوق المظلومين، وبعث الأمل في نفوس المحرومين بالبشارة لهم بالانتقام من الظالمين.

## والحاصل:

ان الانتظار يستمل على أمل للصالحين وحنهم على التمسك

بالطريقة المثلى، ويحتوي على تحذير للظالمين، وبعث روح التضحية والفداء للمخلصين، والدعوة إلى الحق للضآلين والهداية للمنحرفين والزام المؤمنين بالإعداد والاستعداد لذلك اليوم العظيم اليوم الذي يظهر فيه الله الحق ويزهق الباطل على يذ الإمام المنتظر

س٧/ هـل تعني حالـة الانتظـار طقوسـاً تمـارس مـن قبـل المكلفـين
 فحسب؟ أم الانتظار يعنى ديناميكية العمل، الفكر، الرؤية، الموقف؟

ج ١/ الانتظار بمفهومه العقلائي والسرعي لا يعني أبداً مجرد الترقب والإتكالية واللا مبالاة بما يجري حولنا، فالركود والخضوع للواقسع الفاسسد القسائم والمحسيط بالنوع البسشري عامسة والمسؤمنين المتمسكين أو المذين يسرون أنف هم منهسكين بالمدين بخوع في غير محله وانخداع بمباهج الحياة الخلاية وتسويف في الواجب المنهي عنه وهي وسيلة العاجز أو العنماجز والخاضع لرغبات النفس وشهواتها التي تجر دائما إلى هاوية الملذات الموهومة العاجلة ويصبح الإنسان في أحضان الكسل ويؤدي به إلى رقية أهوائه بل لرقية أهواء كل ظالم وطاغ ويصبح عبدا للشيطان وقد نهى الله سبحانه وتعالى عنه بقوله: (الا تُنبُدُوا السَّبُطانَ)، بل الانتظار بمفهومه الحركي الذي أشارت إليه الروايات يعني ان يكون الإنسان دائماً منشغلاً في إعداد نفسه أولاً وإعداد من حوله من أفراد عائلته وأسرته وعشيرته وقومه معرجاً إلى من بعد عنه وذلك استعداداً لإشعال الثورة المهدوية حين تحل ساعة الصفر.

ويجـب أن يعلـم أن أول خطموة فمي همذا المسبيل تتعشمل فمي

إصلاح النفس اللذي يمر بمراحل التخلية والتحلية ومرحلة الاتمال المباشر من خلال التصفية وإصلاح النفس لتتفتح عليه أبواب الرحمة الإلهية ويسمكن من تلقى الأوامر البصادرة من الإمام على حين تبصدر ويمصل الإنمسان مرحلمة من الانمدماج الروحمي مع الحمب والطاعمة والإخلاص بأن تصبح أنفاسه بل كل حركاته وسكناته بل حتى خلجات قلبه صعوداً وننزول أنفاسه طوع إرادة الشرع المقدس وينصبح مؤمنا حقا خالياً من الملكات الرذيلة الحسد والجبن والبخل والميل إلى السهوات في غير الإطار المشرعي، فديناميكية العمل تنطلق من نفيس الإنسان الحركبي حتى ينصبح في حالبة لا يختضع معها إلا لله ولا يحب إلا ما يحبه الله ولا يكره إلا ما يبغضه الله أو يسخطه ليكون مشالاً لعائلته وأسرته ولكل من يحيط به ويكون بكل موقف من مواقفه داعية لمبدأ المهدوية ويكون يعمله قبل قولع وبسلوكه قبل لسانه داعية للحق ويصبح واقعه يمثل واقع سلمان وأبي ذر وعمار بن ياسر حيث كان كل عملهم إعداد الأرضية الصالحة لتقبل سلطة على ابن أبى طالب عَلَيْكُمْ حينما فقدها سلام الله عليه نتيجة تآزر من غرته الدنيا وباع حظه من الآخرة بالأرذل الأدنى فيي مرحلة، واثر صغاية من صغي لضغنه وميل من مال لصهره مع هن وهن كما وصفه الأمير على في مرحلة أخرى، فكان عمل هذه النخبة صياغة أنفسهم في القالب الإسلامي صياغة واقعية لا يخرم عملهم وسلوكهم ما رسم لهم الشرع المقدس وفي المرحلة التاليبة إيصال كلمة الحق إلى كل من يمكن إيصاله وإتمام الحجة على الكل وتنبيه من يمكن تنبهه وفضح الحكام

الجائرين وإلفات الناس إلى همجينهم وابتعادهم عن جادة الصواب وإطلاع الناس على عمق المصيبة التي هم قيها فيجب أن يكون المؤمن في زمن الغيبة في مرحلة الانتظار مثالاً لأولئك الأبطال الـذين رسموا الطريق للثاثرين بأحرف من نبور ولونوهما بل زينوهما بمدموعهم على الواقع المرير، وبدمائهم الزاكية أشعلوا السرج لينيروا الدرب لكل من أراد الهداية ورغب في الحق.

وأمسا الأدعيسة التسي وردت فسي المسصادر المعتبسرة والتسي أمرنسا بالالتزام بها فيي زمن الغيبة الكبري وزمن الانتظار فهي في الواقع لا تعنى الركود والخضوع للواقع الفاسد كما ربما يتخيل، بـل إنهـا تعنـي توثيق الروابط بين المؤمن وبين ربه ليستمد منه تعالى العون على نفسه من جهة وعلى الآخرين من جهة أخرى وعلى الطغاة من جهة ثالثة ويستمد منه النور ليهتدي بيه إلى طريقه في ظلمات الظلم والطغيان والانحراف الخلقبي والمديني والإنتشاني، كما أن هذه الأدعية تستمل على معان تومئ إلى ما عليه الواقع المنحرف الذي نعيشه في زمن الغيبة بل منذ اضطرار الإمام الحسن المجتبى عليك إلى المهادنة مع ابن آكلة الأكباد فهذه الأدعية تشتمل على التوعية وإنكار المنكر وفي النتيجة هي تحث وتدعو إلى العمل بما يؤدي إلى زوال هذا الفساد عن الأرض فهذه الأدعية ليست طقوساً تقليدية تدعو إلى الركود والانسصياع للواقع الفاسد كما يتخيل ولا ينخدع المؤمن بالتفسير الخاطئ الذي قلد تنزلق إليه الأفهام للروايات التبي تبدل على الابتعاد عن الفتن ومثيريها مثل: كن في الفتنة كابن اللبون إلى آخره أو: النزم

بيتك حتى تسمع الصيحة إلى آخر ما يدل على هذه المعاني، فإنها تعني كما يظهر بالتأمل فيها ضرورة الأخذ بعين الاعتبار افي مقام العمل لخدمة الدين وإصلاح المجتمع الظروف التي تحيط بالإنسان فيكون تحرك كل عاقبل بملاحظة تلبك الظروف كي لا يبؤدي به العمل إلى الإفساد بدلاً من الإصلاح، فإن التحرك من كل شخص في كيل ظرف من حيث المقتضيات والموانع والحاجبات ضمن إطار يخصه ولا يعني أبداً الانصياع لما يريد الطغاة ويطلبه شياطين الإنس والجن.

س ٣/ ماذا تعني علامات الظهور في نظركم؟ إنذار؟ بشارة؟ تأسيس رؤية مستقبلية جديدة؟ أم لا هذا ولا ذاك، انما سرد لتكهنات أو احتمالات لمستقبل؟

ج ٣/ علامات الظهور المنصوصة في المصادر الموثوقة تقتضي أموراً:

ا \_ إنها تدعو حين بروزها إلى إحراز الاستعداد بمرتبة أعلى
في النفس لتلقي الواقع الجديد الذي يبتدئ من بدء مرحلة ظهور
الحق ومنطلق شرارة الثورة المهدوية الشاملة.

٢ \_ إنها تبعث النفوس على أمل بقرب ظهور الحق وهو يساعد
 على شد العزائم ورفع المعنويات في النفوس التي ربما تكون مفتقرة
 إليه.

" تبعث تلك العلامات على الوعي إلى حالة جديدة تتطلب التكليف العملي والواقع الجديد والإعداد اللازم للمرحلة القادمة التي تكون مختلفة عما نعيشه كما انها إنذار لكل من استولت عليه الغفلة

ومن استهان بالواقع المهدوي جهلا منه بحقيقته، وتلك العلامات تساعد على مقاومة دواعي الخمول وبواعث الركود وقطع دابر اليأس الذي ربما يتسلل إلى النقوس من طول الانتظار وشدة ظلمة المحنة التي نعيشها كما إنها تشير إلى دنو ساعة الصفر التي تعني الاستعداد والإعداد بأعلى مرتبة ولا تعني أبداً التكهنات التي يتشبث أو ويتعلل بها الراغبون في الركود ويتسلى بها من يرغب في ظهور الحق طمعا في الراحة الدنيوية.

س 2/إذا كنا للمس منكم الاهتمام بمعرف علامات الظهور، اذن كيف نتعامل سندياً مع تلك الروايات، التسامح السندي أم التشدد السندي أم الحالة الوسطية التي تحفظ الإطار العام لعلامات الظهور؟

ج 1/ ربما يتخيل البعض إن الروايات التي تتعلق بالتاريخ سواء كانت تتحدث عما مضى من الحوادث أو تحكي عما في المستقبل القريب والبعيد لا ينبغي الاهتمام بستدها ما لم تتضمن حكماً شرعاً ويكتفي بورودها في الكتب المعتبرة، وعلى ألسنة من سبق وفحص ومحص الأخيار والأحاديث، فمثلا يكتفي بوجود الرواية في الكافي ونحوه من المصادر المعتبرة لدى أهل التحقيق والتمحيص إلا أن هذا المبدأ لا نر تضيه لأن الرواية مهما كان مضمونها فهي تشتمل على نسبة فعل إلى شخص ما أو تصفه بوصف ما ونحوها من الأمور التي لا يصح نسبتها إلى أحد ما لم يكن هناك مسوغ ومبرر وينحصر في وثاقة بصح نسبتها إلى أحد ما لم يكن هناك مسوغ ومبرر وينحصر في وثاقة معينة توجب الاطمئنان بحصولها في ظرفها وإن لم يمكن التأكد

بالخصوصيات المرتبطة بها والمحيطة لها وذلك شيء آخر بعيل عن المبدأ اللذي نتحدث عنه، وينبغي أن يعلم أنه ربما يجد الباحث في كلمات بعيض المحققين ما مغزاه عدم ضرورة التمحيص والبحث عن سند القيضايا التاريخية، ولكن ذلك ليس منه التزامياً بمنضمون تلك الروايات، بل يعني في معظم الأحيان ما أشرنا إليه أو أنه يعلم قصور الأيدي فسي العبصور المتأخرة عن التأكد بصحة الأخبار التاريخية لانعدام العلم بالوسائط التي وصلت الأخبار إلينا عن طريقها.

وهناك مبدأ آخمر قمد يظهم الميمل من المعض إليمه وهمو أن الأخبيار التاريخيمة ومنهما روايسات علامسات الظهمور تنسدرج فسي قاعمدة التسامح في أدلة السنن وهو خبط وخلط؛ لان قاعدة التسامح ... مع الشك في ثبوتها بل نفيناها فلي محله مغزاها هو الالتزام بروايات من بلغ التي مفادها أنه من بلغه عن رسول الله ﷺ ثواب على عمل وعمل به رجاء ذلك الثواب الموعود فالله سبحانه يمنحه ذلك الثواب كرامة للنبسى ورفقنا بالعبند ومراعبات لعزمنه علني الطاعنة ورغبتنه فني الشواب الإلهمي وعمم بعضهم مفاد هذه الرواينات لتشمل المكروهات أيسضا لكن هذا المعنى كما ترى بعيد عن الروايات التاريخية، فإن تصديق الروايات والجزم بتلك القصص المروية غير داخل في مضمون تلك الروايسات بمل التمصديق بقمضية مما ممن القمضايا التاريخيمة الماضوية أو المستقبلية يعنى التصديق بما لم يثبت، وربما تصل الحال بالمصدق إلى الافتراء على أحد من المسلمين أو الطعن والنيل من بعضهم وأين هذا من ذلك.

والمذي تستمكن أن نقول في همذه العجالمة إن الأخبار المستملة على العلامات صنفان:

ما يمكن إحراز مقومات الاعتبار والحجية فيه خصوصاً ممن يسرى كفايسة وثاقسة السراوي أو وثاقسة الخبسر بنحسو العمسوم، ويكتفسي بكل واحد منها، فالناظر الناقد البصير قد يتمكن من إحراز وثوق الخبر من القرائن المحيطة به أو التمي اشتمل الخبر عليها أو القرائن البعيدة الموجودة في بعض الروايات المعتبرة، ومغزى هذا الاتجاه الالترام بمنف واحد من هذين الصفين والذي يتم من الأخبار على هذا المقياس ويخرج سليما من الخدشة بقسطاس مستقيم قليل جدا، ولنا اتجماه آخمر قمد ننتهجمه ونرجحه وهمو يتمثل في النظر إلى مجموع روايات العلامات إنها بجملتها تتحدث اولاسيما التي تتحدث عسن العلائم الحتمية مثل الخسف في البيداء والصيحة بين السماء والأرض وبرزوغ الممس من المغرب وكسوف الممس في وسط المهر وخسوف القمر في أولمه على خلاف الموازين الهندسية والجغرافيا الفلكية) إنها بجملتها تتحدث عن حدوث أمور غير طبيعية وعلى خلاف ما يقتضيه النظام الكوني القائم المعتاد والذي استأنست النفوس للتعايش معه منذ قرون جيلا بعد جيل، ومعلوم انه كما يصعب حسب الموازين العلمية المقررة في محلها الجزم بصحة كل واحمدة من هذه الأخبار كذلك نجزم بصدق بعضها ونقطع بعدم كذب جميعها لكثرتها وتشعب خصوصياتها واتساع دائرة رواتها ومن رويت عنه، فاحتمال التواطئ على الكذب مرفوض بحكم العادة فعليه هي

متواترة إجمالا ونلتزم بما اتفقت عليه من المعاني وأبرزها حدوث أمور كونية غير معتادة وهبي تمثل إرهاصات لظهور الحق على غرار ما حدث حين ولادة الرسول الأعظم ، كسقوط شُرف طاق كسرى وخمود نار فارس فجأة وغور بحيرة ساوه وفيضان وادي السماوة وغيرها، وقد سطرها أهل التحقيق في مصادرهم، فما روي في علامات الظهور يجري في هذا المجري، فهيي تتحدث عن حدوث كوارث أو آيات مقدمة لظهور الحجة ﷺ فهي أشبه شيء بجلبة وهمزة نمسمعها قبيمل وصمول الجميش العرمسرم بعدتمه وعمدده، وكمذلك اهتمام علمائنا الأبرار بهذه الروايات بالجمع والمبالغة فبي استقبصائها في كتب مستقلة أو ضمن مؤلفاتهم الموسعة، ومعلوم أن هناك ارتباطأ وثيقاً بين التشريعات الإلهام التلي تبعث من ملاحظة المصلحة . والحكمة فيها أو في مصبها وبين تسلسل الحركة الكونية والتسابق والتنافس بين الحقائق التكوينية فني الانصباع للإرادة الحقيقية المنطلقة من عموم فيض المبدأ الأعلى والرحمة الشاملة والنور الحقيقي الذي أزاح بُهم الظلمة عن الكائنات كلها فاستقت الأودية وارتبوت وفاضت بنور ربها ودارت الممكنات في فلكها، كما يكشف ذلك تقيد التكاليف الإلزاميسة والاعتبارات الشرعية أو متعلقاتها بالأوضاع الكونية من حيث الزمنان والمكنان المحيطنة ببالمكلف منع الأخبذ بعنين الاعتبنار مراحل تكونمه وتدرجمه فمي مراقمي التكامل التكمويني، ويوجب ذلك الارتباط الاحتراز والتدافع والتجاذب حسسب تنجر التسشريعات والاعتبارات المتشابكة والمتعلقة بمظهر الرحمة الربانية ومحور السعادة الكونية فتظهر بوادر الصلاح بزوال العقبات والعوائق الناشئة من طول الانحرافات من المكلفين وخروجهم الطويل عن الضراط المستقيم المانعة في سبيل انتشار الصلاح وشموله للعالم كله ضمن إنذار وتحذير لكل معاد وإتمام الحجة على كل مناوئ.

س ٥/ التعارض في روايات علامات الظهيور تعالج كما هـو
 الحال في الروايات الفقهية؟ أم لديكم مبنى آخر تختصون به؟

ج ٥/ التعارض بين الروايات التي تتحدث عن علائم الظهور يمكن معالجته بأحد الأمرين:

١ \_ أن نلتزم بخبر الثقة أو الموثوق الصدور، والذي يحمل هذا
 الوصف قليل فتصبح المعارضة بين الواجد لمقومات الاعتبار والفاقد
 لها فيرتفع موضوع المعارضة.

٢ \_ الالترام بالقدر المتيقن والقاسم المسترك بين الروايات المختصة بهذا الشأن وحينت يرتفع أيضاً موضوع التعارض إلا أنه يعني صرف النظر عن خصوصيات كل واحد من الروايات وهذا الذي يقتضيه الميزان العلمي، فبالنتيجة نحن ما زلنا في إطار القواعد العامة التي قررناها في الأصول وفي الدراية للتعامل مع الأخبار المتعارضة وقد أشرنا فيما سبق أنه لا أساس ولا مسوغ للجوء إلى قاعدة التسامع.

س ٦/ إذا كانست التوقيعات السصادرة عن الإمام على تعني تعني معايشته وكونه حاضراً في ضمير الأحداث فعلا، فما يعني الاعراض عن هذه التوقيعات من خلال:

١ \_ عملية الاستنباط الفقهي.

٢ \_ التعاطي العملي مع هذه التوقيعات.

٣\_حالة الحضور التي يعيشها المكلف مع الإمام عَلَيْكًا.

ج ٦/ النظيرة السمولية فيي التوقيعيات المرويية عين المنتظر ﷺ يوقسف الباحث على أمسور مهمة جداً منها: إن كشرة التوقيعيات مع اختلاف طرق الوصول إلينا وفي ظروف بالغة التعقيد من جهة وتنمر السلطة الطاغية الغاشمة أبان صدورها وسعى أولئك الطغاة الحثيث فيي البحث عن الإمام عُلَيْكُ والتتبع لكمل شاردة أو واردة بــل كــل لمحــة أو إشارة ترمز إلى وجود الإمام أو ترشد إلى من يتصل به من قريب أو بعيد بكل الوسائل الإجرامية من جهة أخرى، كيل ذلك يجعل الناقيد على ثقة من أن هذه التوقيعات لنم يكن أحد يتجرأ على روايتها فضلاً عن الاحتفاظ بها إلا من المتحر الله قلبه بالإيمان وكان مستعداً بل متحمساً للتنضحية بكيل غيال ونفيس مميا يجعيل النياظر على ثقية واطمئنان. بـصحة سـندها ووثاقية صيدور جملية مـن هـذه التوقيعـات ولاسيما منها ما كان في تلكم الظروف المشار إليها مثل التوقيع المشتمل على قولم غلظلا: ﴿أَمَا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة أحاديثنا... السخ، فسان عقليمة حسين بسن روح رضوان الله عليهما تمصف عصر صدور هذا التوقيع وتناقل الشيعة له بان السيف يقطر دما، فعلى هـذا الأساس يمكـن للفقيـه أن ينتقـي مـن تلـك التوقيعـات مـا يـصلح للاعتماد عليه فيدرجه في مصادر الاستنباط.

ومع الغيض عن هذا المعنى فإن التوقيعيات تعتبر تحدياً من الإمام المنتظر ومن شيعته لأولئك الطغاة اللذين عميت بصائرهم وفقدوا بسصيرتهم بنخوة التجبر وحب الدنيا وعميت قلوبهم باللذة الفانية بل الخيالية التي يستشعرها كل سلطان جائر فان هؤلاء رغم تجبرهم وجبروتهم وتوفر الوسائل التي يستعين بها «السلطان الواسع السلطنة» ذو الهيبة السلطوية على البحث عما يريد. لم يتمكن أي من أولئك من الوصول إلى غبار مركبه غلظ ولم يمنع ذلك شيعة الإمام عن التمسك به وعن تناقل التوقيعات المروية عنه سلام الله عليه، إماماً غالباً منصوراً مؤيداً بسروح القدس محمياً بالعنايسة الإلهية ومحاطاً بحب شيعته المندفعين والمتسابقين إلى التفاني دونه سلام الله عليه وأرواحنا لمقدمه الفداء، وكيف لا يكون وهو الذي بيمنه رزق الورى وبجوده ثبتت الأرض والسماء وهو بالنسبة إلى العالم كالقطب إلى الرحى.

وفي ضوء ما تبين نفهام أن يمكن الاستفادة بالتوقيعات الشريفة كدليل على الحكم الشرعي وضمن عملية الاستنباط الفقهي إذا توفرت «فيما يتمسك به من التوقيعات على الحكم الشرعي» المقومات والمؤهلات المعتبرة، كما يمكن اتخاذه مؤيداً لما دل على الحكم الشرعي من الأدلة الأخرى، كما يمكن إحراز الاعتبار من خلال عمل الفقهاء المشهورين استناداً إلى مبدأ التوثيق والجبر بالعمل واكتساب الموهن والضعف من الاعراض، ولكن المبدأ الأخير كالذي قبله مرفوض لدى أهل التحقيق في محله.

كما يتضح أنه يمكن الاستفادة من هذه التوقيعات في إسناد الجانب العقائدي لما نعلم من الأثر الجميل الناشئ من النظر في هذه التوقيعات متضامناً للعقيدة والحب اللا متناهي الذي يحمله كل مؤمن تجاه هذا الإمام المظلوم أمل الحاضر والغائب، ومحط نظر الشاهد والبعيد، بل هو محط أنظار كل الصالحين من لدن آدم إلى زمان حضوره وهو مضمر في كل ضمير طاهر، فكل من أحب الحق أحبه مقدار حبه له.

ومن القوائد البارزة إن لم يكن من أبرزها ان هذه التوقيعات تجعل الناظر فيها والمفكر في معانيها والمترشف لرشحات فيضها يعيش في حالة خاصة تجعله مرتبطاً بالإمام ارتباطاً وثيقاً وربما يستشعر المؤمن المتأمل فيها أنه يعايش الإمام سلام الله عليه في غيبته فهو لديه غائب حاضر وحاضر غائب، وهذا المعنى يجعله يجسد الصفات الحميدة التي دعا الإمام إليها من خلال تلك التوقيعات وحث على الاترام بها، فالتوقيعات تحفة نادرة في عصر الغيبة فهي ملجأ كل لاجئ ومستمسك كل متحير وهذاية لكل مهتد، ومن هنا تجد علماءنا الأبرار المختصين بجمع الاثار اهتموا غاية الاهتمام بهذه التوقيعات.

س ٧/ دعماء الندبسة ماذا يعنمي لمسماحتكم؟ تلاوت كاحمدى الطقوس العبادية أم هو حالة معايشة يعيشها المكلف مع الإمام عليلا؟

ج / دعاء الندبة يمكن النظر فيه من عدة جوانب يبدو بعضها سلبياً في النظرة البدوية ولكنها مهمة حسب المقاييس العلمية التجريدية، فحينما ننظر فيه من جانب السند فنجد ان غير واحد من المحققين في هذا الميدان المتنضلعين في علم الاسناد والأحاديث يرفضون التصديق بصحة هذا الدعاء غير أنهم لا يمنعون من قراءته كدعاء فحسب، فإن فقرات هذا الدعاء تربط العبد مع الله سبحانه شأنه

في ذلك شأن كل دعاء روي بسند معتبر أو غير معتبر أو ابتدعه الداعي حسبما يملي عليه غرضه من الدعاء وتذفعه الحاجة إليه، وأما المبدأ القائل بأنه لا ينظر ولا يهتم باسناد الأدعية فان قصد به ما قلناه فهو ما يستدعيه العلم بالقواعد في باب الدعاء، وإن كان يعني التسامح في النسبة إلى من نسب إليه إنشاء الدعاء فلا يمكن تسليمه أبداً لتعارضه مع الموازين العلمية.

وفيي ضوء ذلك تبين أن دعاء الندبة لابأس بتلاوته والمناجاة مع الله سبحانه من خلاله وإبراز ما يحسه المكلف أثناء تلاوته لهذا الدعاء مع حضور قلبي وفكري تام بحيث تنطلق الجمل بما تحمل في طياتها من المعاني السامية من عمل ضميره، وتكون الفقرات صوت قلبه وخلجات فؤاده، يجعل المكليف يعيش مع الإمام في مأساة الغيبة التي ابتليت بها الأمة نتيجة انجرافها عن الطريق السليم وطغيانها من لـدن مواجهـة النبـي ، من بعضهم بالتمرد والعصيان والنبـي يعـاني سكرات الموت بأن وجه إليه تهمة الهجر وتلاها مؤتمر السقيفة وما ترتب عليه مما لا يعلم سلبياته وشموله إلا الله، فدعاء الندبة تعايش مع الإمام ومواساة لـه ويمدفع الإنمسان إلىي خلـق الاستعداد وإلـي الإعمداد الروحسي والاتسصال الإيماني بالإمام على، فاعرف أيها المؤمن قيمة همذه المعماني وغيرهما الكثير المذي يلمسها المداعي ويعجمز القلم عمن الاحاطة بها والكشف عنها ويقصر عن وصفه فهي تعرف باللمس الروحيي والاحساس القلبي والتعايش مع الواقع فاقرأ الدعاء واندب ما ندب عليه فيه والله الموفق.

س ٨/ ما الفرق بين العبارة الواردة في دعاء الندبة «وعرجت بروحه إلى سمائك» هل تعني العبارة الأولى سمائك» هل تعني العبارة الأولى مخالفة مفهوم المعاد الجسماني في الفلسفة الشيعية أم هناك رؤية عرفانية يستشعرها القارئ حينئذ؟

ج ٨/ جميع الصفات الكمالية وغيرها التي يكسبها الإنسان بالعناية الإلهية أو يمنحها رب العالمين بلطف منه ومنة على من وهبه وعلى غيره محورها هو روح الإنسان والنفس التبي تبدير البيدن وتبديره وعلاقمة البمدن بمالروح أو المنفس كعلاقمة الحماكم إلىي المدينمة والربمان إلى السفينة والاحساسات التبي يستشعرها الإنسان من الالم واللذة والارتياح والانزعاج والخبوف والطبأنينة والشعور بالرفعة والانحطاط كل ذلك ليس للبدن بل مي السروح والبدن إنما هو آلة هذه الاحساسات كلها والكرامة التي يحصل عليها البدن إنما هو لأجل ارتباطه بالروح أو النفس، ولك الكالب المنفصل أو الجزء منه المنفيصل عن الروح انفيصالا بتياً وتاماً لا يحس ولا يستعر بسشيء مما أشرنا إليه فتكسريم البدن وشمرافته إنما لأجمل ارتباطمه بسروح أو نفسس معينة فاعزاز البدن لأجل ارتباطه بالنفس أو الروح، وهو من باب ما يقال شرف المكان بالمكين، وعلى هذا الاساس فالمستقبل للفيوض الإلهيمة المنفس أو الروح وبما أنه قرر في محله في مقام التفرقة بين العقبل والنفس أن الأول مجبرد وغيبر مفتقبر إلى المبادة وإلىي عبالم الناسبوت فسي أفعالمه كتجسرده واستغنائه عنهما فسي ذاتبه بخللاف المنفس فإنها وإن تجردت عن المادة والماديات ومقتضيات في ذاتها الا أنها

تفتقسر إليهما مع مستلزماتها وفي تقبسل الكمالات والمنع الإلهيمة والفيوضات الربانية ولمذلك لا تشاب ولا تعذب في الدنيا وفي القبر \_ عالم البرزخ \_ وفي الآخرة إلا من خلال الجسم البرزخي أو البدن الذي تمتلكه في الدنيا ويُعادُ لها في الآخرة.

فتبين من ذلك كله أنه لا فرق من حيث المغزى بين التعبيرين وأما اختيار إحدهما دون الآخير فيبرتبط أولأ بالنسخ البصحيحة وغيرهما للمدعاء، وثانيا ترتبط بالجوانب البلاغية فإنه ربما تقتضي مقتضيات البلاغمة ربط العمروج بمالروح مباشمرة وأخمري بواسمطة البمدن وفسي خصوص التعبيرين لو اختير ارتباط العروج بالروح ففيه دلالة إلى سمو الروح فقط وبواسطته على علو البدن يخلاف التعبير الثاني إذ فيه دلالمة على ارتباط علو المرتبة وسلمو العقام وشموخ المنزلة بالبدن والروح جميعاً، على أن هناك لنا كلاما في محله أن الضمائر التي تستخدم للاشارة الى شخص فإنها تشير إلى الروح وليس إلى البدن، فمثلاً حينما قلت يدي أو رأسي أو صدري فإنها كلها تشير إلى إضافة هذه المذكورات إلى الروح والمضاف إليه هو الروح حتى يقال بمدني فالمضاف إليه هو الروح وليس البدن والا لاختل نظام الكلام، وهكذا ضمائر الخطاب والغيبة، وعلى هذا الاساس ينصح أن نقول إن الفرق بين التعبيرين ينحصر في التصريح بالروح فيي أحدهما دون الآخر فحينشذ تكون الفائدة تكريم الروح بالبذكر أو التبيرك بطرح ما يبدل عليه في لسان الداعي.

ومن ذلك كلم اتنضح أنمه لا تعني العبارة الأولى مخالفة أو منافاة

مع مفهوم المعاد الجسماني فإن الاعتقاد به لا يتنافى مع شيء مما أشرنا إليه ولا يسع المجال للكلام أكثر مما طرحناه.

س ٩/ إذا كانست هدة أهمية دعاء الندبة همل تسرون أن الفرد
 العراقي إبان العهد الجديد وقد رفعت محاذير الرقيب من قبل السلطة
 قد أدى دوره في إحياء دعاء الندبة على مستوى:

\_ المجالس الخاصة المنعقدة في البيوت.

\_الحسينيات والمساجد.

\_المراقد المقدسة.

وما هي مسؤولية الفرد فضلاً عن رجال الدين عندئذ؟

ج ١٨ لا ريب في أن دعاء النابية مشتمل على معان خاصة قد لا نجدها مجتمعة في سائر الأدعية الموجودة في المصادر وكتب الأدعية المتوفرة لدى عامة المؤمنين، كما أن التعابير التي تضم هذا الدعاء تحمل في طياتها معاني بلاعية خاصة كما يتميز هذا الدعاء بسبك خاص وأسلوب معين للتعامل من الداعي مع الدعاء والمدعو بنحو خاص يساعد على سهولة التدرج في مدارج القرب وتسلل تلك المعاني إلى أعماق الداعي والمستمع من أخوانه المؤمنين بسرعة فائقة. وتربط تلك المعاني والتركيبات للجمل المترابطة الداعي بالقوة العاطفية المنسجمة مع الإيمان بالموعود وبالوسائط، فتسحبه وتنطلق به المي أبواب الرحمة الإلهية بأيسر أسلوب وأقرب طريق فيرى الداعي نفسه قد وصل إلى أبواب الرحمة ويطرقها بمطرقة الإيمان مغمورة بالعواطف منسجمة مع عدم تخليه عن عالم الناسوت مع عالم الروح

فيستسفع سمواً روحياً وعروجاً في مدارج القرب الإلهي ضمن تلك المجموعات التي تشارك معه في الدعاء متمسكاً بأولئك الأولياء الذين يندبهم فيندفع الروح إلى الإلحاح في الطلب بقرب قيام المنتقم من الظلمة والمجيء للشريعة والمبير للطغاة والمبيد للفساد، ومما يجعله على طريق إصلاح الفساد استعداداً للالتحاق بركب الثائرين مع الثائر الحقيقي والاوحد المؤمل والموعود الإمام المنتظر

وعلى هنذا فحث الناس على إقامة المجالس والدعاء في البيوت والحسينيات والمساجد والمراقد المقدسة أمر مرغوب مطلوب غير أنه لا تنحصر وظيفة رجال الدين في ترغيب المؤمنين في الالتزام بهذا الدعاء لأن المعاني السامية والمقاصد العالية التي ترمز إليها فقرات هذا الدعاء لا يستطيع عامة البشر استطراقها ويعجز الفرد البعيد عن العلوم العقلية والنقلية النظرية وغيرها من احتواء المعاني، ومن ثم يفقد مغزي هـذا الـدعاء فيكـون الحث على الالترام بـه سوقاً للفرد إلى ما لا يعلم فالاندفاع منه لو حصل يكون وقتياً، فيجب على من يتمكن من إرشاد النباس أن يحباول شرح هذا البدعاء وتوضيح معانيبه وتبسيط البصعاب التسى تحسول دون إدراك عمسق مطالب ليستمكن السداعي بعسد إدراك المعاني من الانسجام مع واقع الدعاء فيحصل بالعناية الإلهية ما يرنو إليه كل عاقل ويبتغيه كل مجتهد ويقصده كل من يطمع في الفيوض الإلهيئة والله ننسئل أن يمندنا جميعماً بمالتوفيق ويمهند لننا الطريسق إلينه ويسددنا فمي السلوك إلى مرضاته ويعيننا علمي تحمل المسؤوليات ويتقبل منا ما نعمل ويجزينا بأحسن مما نأمل.

س ۱۰/ کیف توصون:

- \_بتمتين الثقافة المهدوية؟
- \_ تأصيل مفهوم الانتظار؟

\_الموقف التأسيسي لإحياء السفعائر المهدوية كالاهتمام بدعاء الندبة وإشاعته في الوسط العراقي؟

ج ١٠/ الثقل الأكبر في عصر الغيبة الكبرى يقع على عاتق رجال الدين وأصحاب الفكر وفرسان القلم وأبطال المنبر الحسيني وسادة ميدان الخطابة، إذ من الواضح أنه ما دام الوضع البشري عموماً والإسلامي بنحو خاص على ما هو عليه وعلى ما نلمسه ونشاهده لا نجده أحسن حالاً أبداً مما كان عليه إبان حدوث الغيبة الكبري، فإن النفوس متوغلة في حب المادة كما كانت، ومعنى الإيمان لا ينزل إلى الاعماق ولا يندمج مع الروح كما كان، والدين لعق على ألسنة الناس يحوطون به كما كانوا، والبلاد تحت سيطرة الجبابرة على وجه العموم كما كانت، فهناك استبداد وهناك استيثار بالفي، والنفوس التي تتصف أو توصيف بالإيميان فارغية عين محتواه فيالنفوس محتوية على نحو العموم \_عدا ما شذ وندر أو قل واندثر \_ في الصفات الرذيلة فيقودها الحسد أو التحاسد والتباغض والأعمال التي هيي أبشع من كثير من الكبائر كالغيبة والنميمة وحب الجاه ورأس كل بلية حب الدنيا، ولا تجد \_ إلا من شد \_ أحداً يسعى في خدمة المدين، وإذا رأيت مجموعة أو طائفة مندفعة في الظاهر إلى إحياء كلمة الحق فإذا فتشت خباياهم لفررت منهم فرارك من الأسد وهربت بجلدك منهم كهربك

من الحية والعقرب، فعليه يجب على كل واحد ممن يعبد نفسه من رجال المدين القيام بالواجب الإلهي الملقى على عاتقه فيجب السعى في ترسيخ وتمكين الثقافة المهدوية من خلال بيان الحاجة وتوضيح مناشئ الافتقبار إلى الثبورة المهدوية فتستاق النفوس إلى الإمام المنتظر الموعود وترتبط بمه ارتباطاً وثيقاً من خلال توضيح حقيقة المهدي والواقع الذي سوف يتسلط على العالم في ضوء هدى المهدي، كما يجسب على من به صلاحية أن يسعى في إرساء المفهوم الحقيقي للانتظار وبيان ما ينبغي أن نفعل وما يجب أن نسعي إليه في زمن الانتظار لنخرج بالمكلفين من هوة الاتكالية والخمول إلى ميدان العمل والمبارزة مع النفس الامارة بالسوء سعياً في خلق الواقع الذي يمهد النفوس لتقبل النعمة العليا المتمثلة في ظهور ولي الله الأعظم كما يجب تبسيط الطريق أمام الثورة المهدوية الشاملة لإصلاح العالم من أقصاه إلى أقصاه، كما يجب على من له أهلية ذلك الالتزام النفسي من جهمة وإرشاد الآخرين من جهمة أخرى إلى إحياء الشعائر الدينيمة عامة والسعى في دمج المجتمع ولو بقدر المستطاع بالشعاثر الدينية كالـصلاة جماعـة ولـو فـي البيـت لمـن يعجـز أن يخـرج مـع عائلتـه إلـي المسساجد والاهتممام بالسدعاء الجمماعي بالأدعيمة المألوفية والمعروفية وذات التعبيرات السلسة والمعاني السهلة التي تتسرب إلى البروح مع أدنى انفتاح في النفس لتقبل تلك المعاني مثل الدعاء الذي علمه سيد الأوصياء لتلميذه الزاهد كميسل بن زياد والدعاء الذي أنسأه سيد الشهداء ينوم عرفة ودعناء الندبية حتني تنتمكن منن أداء وظيفتننا الشرعية

أولاً، ودفع المجتمع إلى الاصلاح والاستصلاح ثانياً، وخدمة الشورة المهدوية المرتقبة ثالثاً، ومن هنا تعرف أن المهمة أساقة والطريق طويـل والعوائـق والموانـع كثيـرة والقـوى خاويـة، وكـل ذلـك لأننـا نفتقـد أوليات عوائد هذا العمل فهناك خمول أخذ يتسرب إلى نفوس طلاب العلوم الدينية وهناك تخاذل ناشئ عن حب الراحة والرغبة في سرعة المتخلص من المحنة والتعب أخذت تدعو إلى السطحية في الدراسة هـذا من حيث الجو الحوزوي، والعلماء ساعدهم الله لا يألون جهـدأ في التفكير في الاستملاح والإصلاح إلا أن المصيبة أعظم مما نتصور، وأما على المستوى الشعبي فهم في خبطة عشواء ينتظرون من رجال المدين والمراجع المعجزة ولا يلامنون على ذلك إذا كان هذا مبلغ فكرهم ويجب أن نعطف عليهم ونبكيهم ونبكي لهم، وأما المراكز العلمية الجامعات والكليبات فحالها لبيس خيبراً مما يبكي عليه فهيي أولسي بأن تدرف عليها التدموع حيث تجد الطلاب يدرسون بغية الوصول إلى الشهادة ومنها إلى الوظيفة وشذ ما تجد شاباً طموحاً في الخروج من ربقة العبودية للغرب، فبلا تجد إلا من نبدر يفكر في امتلاك أزمة الأمور في البلاد الإسلامية أو يسعى في العلم لنتمكن من إدارة أنفسنا بأنفسنا، ولست أدري متى يأتي صبح هذا الليل المظلم الطويل البهيم ومتى تنجلسي هلذه الطخيلة العميماء التسي سادت المجتمع الإسلامي من أقبصاه إلى أقبصاه ومتني نجد الشباب في السلك التعليمني من يسعى إلى السيطرة على العلم ليسيطر على العالم أو يسعى في استنقاذ البلاد من برائن المستكبر المستأثر؟ أليس مما يدعو إلى البكاء

أنا لا نعرف كيف نستغل ثرواتنا وكيف نستفيد منها؟، أليس من المسخرية إنما تمتلك المنفط ممثلاً والأراضي الخصبة ولا تعرف كيمف نستخرج النفط وكيف نميز عناصره بعضها عن البعض؟ أليس مما يدعو إلى التحسس بالخزي أن الشبان يفتخرون إذا تعلم أحد منهم طريق الضغط على أزرار الكمبيوتر أو تمكن من المخاطبة مع أحد من طريس الانترنيست أو الهاتف الخلسوي اليمدوي وغيسره ولا يستمشعر أن الفخر ليس لمن يعرف كيف يتكلم من خلال الهاتف وإنما هو لمن صنعه واستعبد كل العالم من خلال هذه الصناعة، ولمسنا من خلال استقبالنا جملة وافرة من الجامعيين الأساتذة والطلاب إنهم بعيدون عن هذه المعاني وينتظرون المعجزة من المراجع حفظهم الله ورعاهم.

واعلم أيها الأخ المؤمل إنيك ربها تحن وتطمح لسرعة ظهور الإمام المنتظر أرواحنا لوقدم الفاذاء إلا أنبك لو فتشت نفسك لربما وجدت نفسك إنسا تطمع في اللذنيا والراحة الوقتية التي ترغب في الحصول عليها في ظل حكومة الإمام الحجة ﷺ لما سمعت وقرأت من شمول العدل الإلهبي البسيطة كلها مع أنك غافل أن نفسك ربما تغرق في ملك أسباب الراحة في الدنيا بدون تعب وهذا الذي لن يحدث في زمان الحفور لأن الإسام سوف يطالبنا بالعمل والجد والاجتهاد بالنحو الذي كان يطالب جده رسول الله 🦓.

واعلم أن تحمل العبدل صبعب على من لم يتصلح نفسه فيجب إصلاح النفس أولاً ثم التفكير في الدعاء والسعى في جلب سيطرة العدل على العالم. س ١١/ نعرف أن التواتر في القول أو الرواية دليل قطعي على المدعى ولكننا نجد في الواقع مشكلة يمكن ان نصطلح عليها أزمة حقيقية وهبي كيفية معالجة ادعاء أهل السنة بعدم ولادة الإمام المهدي عَلَيْكُمْ ودعوى تواتره، هل هذه حجة قطعية لديهم؟

ج ١١/ تقرر في محله أنه يجب على الباحث التجرد عن الرواسب السلبية اتجاه أية قبضية يحاول البحث حولها، ونجد أن من ادعى عدم ولادة الإمام المنتظر ﷺ من أهل السنة لم يكن بالمستوى المطلوب في هذا المجال فانتصاع لندواع سلبية وبواعث العصبية ومقتضيات الحقمد المدفين اتجاه ذريمة على وفاطمة المؤكما فلم ينظر في قبضية المنتظر ﷺ بعين مجردة فحيصل ما حيصل، ومعلموم أن الخبرز الذي يدعى تواتره على قمسين أكدهما أن يكون مغزاه إثبات وجود شسيء، الثناني: منا يقتنضي عبدم النشيء، ومن الجلسي النذي لا ينبغني الارتياب فيه أن الصنف الشائي لا يُثبت في معظم الأحيان إن صح السند أو تـواترت الأخبـار، الاعـدم الوجـدان، فلـو ثبـت وجـود ذلـك الشيء ولو بخبر واحد معتبر لم يكن هناك تصادم بين الخبر المتواتر النافي للوجود أو للعلم به وبين ما دل على ثبوت ذلك الشيء، فإن جل الروايات التي نقلت عن طريق أبناء العامة وأهل السير منهم فإن مغزاها ينحصر في أن نقلة الأخبار لم يجدوا للحسن العسكري عليه عقباً وهمو لا يثبت سموي عمدم العلم بالوجود إذ لم ينصل سلسلة شيء من تلك الروايات إلى نفس العسكري أو أم الإمام المنتظر يثبت عدم وجـود الإمـام المنتظـر بـاعتراف والديـه، فعليـه دعـوي التـواتر مـن أبنـاء

العامية \_ إن صبحت \_ لا تبسمن ولا تغنيهم شيئاً، فيبقي المجال واسعاً لتصول وتجول أدلة الاثبات في ميدان البحث، كيف وقد ثبت بالتواتر ولادة الإمام سملام الله عليه، وكثرة من رآه فسي المهمد وحينما كان يحبىو وحينما ترعىرع وحينما بلبغ يافعا إلى انتهاء زمن الغيبة الصغري بموت النائب الرابع من نوابه الأربعة الذين كنانوا سفراء ووسطاء بينه وبين شيعته عُلِيُلًا، ويزيد على ذلك ان هناك من أبناء العامة من اعترف بولادته سلام الله عليه: فهذا ابن حجر الهيثمي في الصواعق المحرقة ينقل عن أهل الاطلاع أن عمر الإمام المنتظر عند وفاة أبيه خمس سنين لكن آتاه الله فيها الحكمة. وابن خلكان في وفيات الأعيان قال ما نصه ضمن ترجمة العسكري سلام الله عليه أبو محمد حسن بن علي بن محمد بن على بن موسى الرضا بن جعفر الصادق بن محمد الباقر بن على زين العابدين بن الحسين بن على بن أبى طالب عليه أحد الأئمية الاثني عشر على اعتقاد الإمامية وهو والبد المنتظر صاحب السرداب ويعرف بالعسكري وأبوه على أيضاً يعرف بهذه التسمية.

وقيال في منتخب الأثير: ذكر ابين شبحته الحنفي في تاريخيه المسمى بروضة المنباظر فيي أخبار الأوائيل (ووليد لهنا الحسن يعنبي الحسن العسكري ولده المنتظر الثاني عشر ويقال له المهدي والقائم والحجمة محمّد، ولمد فسي سنة خمس وخمسين ومائتين إلى أن قال وكان عمره عند وفاة أبيه خمس سنين)، وذكر ابن الصباغ المالكي في الفصول المهمة: ولد أبو القاسم محمّد الحجة ابن الحسن الخالص بسر مين رأي فيي ليلية النيصف من شعبان سنة خميس وخميسين وماثتين

للهجرة ثم ساق نسبه الشريف من جهة أبيه إلى سيد الشهداء الحسين بن على بن أبى طالب المناه وقال: وأما أمه فأم ولد يقال لها نرجس خير أمة، وقيل اسمها غير ذلك، وأما كنيته فأبو القاسم، وأما لقبه فالحجبة والمهدي والخلف البصالح والقبائم المنتظر وصباحب الزميان وأشهرها المهدى، ونقل المحدث النوري في كتابه كشف الأستار عن وجه الغائب عن الأبصار عن أبي سالم كمال الدين محمد بن طلحة بن محمد الشافعي في كتابه مطالب السؤول (أبو القاسم محمد بن الحسن الخالص بن على المتوكل بن محمد القانع بن على الرضا بن موسى الكاظم بن جعفر الصادق بن محمد الباقر بن على زين العابدين بن الحسين بن على المرتضى أمير المؤمنين بن أبي طالب المهدي الحجة الصالح المنتظر المِنكُلُا).

وكذلك نقل في كشف الأستار عن الحافظ أبي الفنح محمد ابن أبي الفوارس الشافعي وغيره في المصدر المذكور من أقوال أهل السنة الذين آمنوا بولادة الإمام المنتظر ولا يقل عددهم عن ثلاثين من أهل البحث والتحقيق فمع هذه الأقبوال لا يبقى مجال لأي شك في ولادة الإمام ووجوده الشريف.

س ١٢/ ربما يكون من أهم الأدلة العقلية على وجود الإمام الحجمة عليك هو قاعدة اللطف وذلك باعتبار أن الوصول إلى الكمال لا يحصل إلا بالنظام وذلك لايتم إلا بوجود الإمام فوجوده لطف مقرب إلى الطريس المفضى إلى الكمال. ولكن هذه القاعدة العقلية لا ترتبضيها مدرسة الإمام الخوئي ينيئ حسب علمنا حيث أخذت عليها

بعيض الايسرادات وربمها غيرهها من المهدارس الفكريسة، وعلمي ههذا الأساس ما هي أهمية قاعدة اللطف في الاستدلال على الإمام المهدي عَلَيْكُا؟ وهـل يوجـد لـدينا دليـل آخـر عقلـي غيـر قاعـدة اللطـف يفيـدنا فـي هذا الباب؟

ج ١٢/ يمكن التحدث حول هذا الموضوع في هذه العجالة ضمن نقاط:

١ \_ إثبات وجود الإمام في كل عصر بعد النبي 🤲 أو وجود الحجة المتصف بالعصمة في كل عصر عن طريق اللطف ينحصر بثوابت العدلية نظراً إلى أنهم هم القائلون بقاعدة اللطف وبامتناع تركه على الله سبحانه، فعلى فرض صحة الاستدلال بها لا يكاد يغنى في مقام الاثبات عندما يكون البحث مع من لا يقول بهذه القاعدة مضافاً إلى أن من أنكر إمكانية إثبات وجود الإمام بالقاعدة إنما يرفض إمكانية الاستناد إليها لشبهة اعترته.

٢ \_ محاولة إثبات وجود الإمام بمدليل عقلي، وينبغي أن نعلم في هذا الصدد أنه قد يختلط على من يكتفى بالنظرة السطحية في المباحث العلمية الحكم العقلسي بالحكم العقلائي، فالحكم الذي لا يرجع إلى أول الأوائل: امتناع اجتماع النقيضين ويبدرك العقيلاء صحته فهو عقلائي وليس بعقلي، وهنو يتوقيف الحكم بنصحته على الترويض والتأديب والاصلاح، ومن نتائج هذا الخلط حصول التخبط وادعاء البداهة والضرورة من المتخاصمين على ثبوت ونفي لشيء واحد، فهو من بواعث التأمل في ما يصدر من الاعلام لثلا يذهب الناظر شططاً.

" \_ إثبات الأدلة التي أقيمت أو يمكن إقامتها في محل البحث إنما تكون عقلائية ولا تكون عقلية بالنحو الذي أشرنا إليه وينبغي التنبيه على ذلك.

غير إذا أردنا إقامة الدليل العقلائي على مسلمات الخصم جدلاً فلا يستند إلى المستقلات العقلائية وتلخيصه أن الشارع المقدس قد نهى عن الظلم وقد دلت الآيات الشريفة على أن الله لا يرضى الظلم لعباده فهو قبيح لديه ولا ريب أنه يستحيل دفع الظلم بدون المعصوم إذ غيره لا يؤمن منه الظلم ودعوى امكان تقويمه بغيره مفضوحة بلزوم المدور أو التسلسل وبعدم كفاية ذلك وجداناً فإن القواعد والقوانين الوضعية التي يدعى إنها عادلة أو مدعومة بمجالس تراقب تصرفات الحاكم كلها لم تتمكن من إذالة الظلم، والفساد من العالم بل ولا عن منطقة واحدة بل تسببت في ازدياد الظلم ولأجل ذلك أقرت الإمامية العصمة في الحاكم المطلق والتنصيص من الله سبحانه لأجل امتناع إحرازه إلا من قبله.

وإذا أردنا صياغة الحجة على موازين العدلية فيمكن أن يقال: الظلم قبيح والرضابه قبيح أيضاً وإبقاءه واستمراره كأصل حدوثه قبيح أيضاً كل ذلك بحكم العقل والعقلاء استناداً إلى التحسين والتقبيح العقليين أو العقلائيين كما نبه الله على قبح الرضا بالظلم بقوله: ﴿وَهُمُ عَلَى ما يَعْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ ﴾. ولا ريب أن الظلم قائم وحاصل وهو نتيجة تولي الأمور من قبل المجرد عن العصمة المتأثر بالشهوات والرغبات المادية والنفسانية، وإن تمكن أحد منهم السيطرة على

أهوائه سيطرة تامة فرضاً فهو غير مؤيد بروح القدس ولا مسدد بسالوحي الإلهي أو الإلهام فيتعشر عشرة تلو الأخرى للجهل والقصور المعلازمين لغير المعصوم، هذا إن فرض خلوه عن التقصير الغير المتعمد حسب الخيال أو المنتهي إلى التعمد وليو في مراحل المقدمات وإعداد الأسس، فعليه يجب في حق القادر على إزالة الظلم قطغ دابيره واجتثاث جذوره ولا يتم إلا بوجود إمام معصوم يتولى تأسيس قواعد يبنى على أساسها المجتمع وتبنى المدينة الفاضلة التي تحتوي على آراء أهل المدينة الفاضلة التي هي بُغيّة الأنبياء ومقصد الصالحين وغاية الشهداء من تضحياتهم. وقد وعد الله سبحانه بقوله: (لُبُقُهرَةُ عَلَى الدَن كُله).

هـذه جملـة مـوجزة فـلي هـذا الـشأن ضـمن العجالـة المفروضـة حسب الموازين المتحكمة حالاً.

س ١٣/ قد يشكل البعض ويلقي شبهة مفادها ضعف الروايات الدالة على ولادة الإمام غلط من الناحية السندية. والسؤال هو كيف نتعاطى مع الروايات التاريخية والعقائدية إن أصيبت بمثل هذا الخلل السندي وهل نحكم عليها كما هو العمل في روايات الأحكام حيث تصنف إلى الصحاح والموثق والحسن والضعيف؟

ج ١٦/ النظر في سند الرواية محطة أخبار الاحاد، والروايات المروية الحاكية لولادة الإمام المنتظر متواترة معنى لأنها كثيرة جداً ذكرها العلماء في مصادر الحديث والروايات مثل إكمال المدين وإتمام النعمة للمشيخ الصدوق، والمجلسي في البحار وغيرهما من

أبطال هذا الميدان فإنها كثيرة جداً وقد تقدمت الاشارة ضمن الجواب الحادي عشر إلى جملة وافرة من علماء أبناء العامة الذين اعتقدوا واثبتوا في كتبهم ولادته سلام الله عليه كالشمس في رائعة النهار، بل كالنار على المنار، ولكن ماذا نفعل في قبال من عميت بصيرتهم وعُمِّست عيمونهم بالحقد على الحبق وزُقَّ البغض لأهل بيت العصمة زَقاً ﴿لا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكُنُ تَعْمَى القَلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ﴾.

س ١٤/ هنالـك روايـات مستفيـضة تفيـد حرمـة التـصريح باسـم الإمام المهدي غلظ وتعلل ذلك بوقموع الطلب حمين ذكر الاسمم وملاحقته من قبل الظالمين وهنا نتساءل:

أ \_ ما قيمة هذه الروايات من النَّاحِية السندية؟

ب \_ هـل يعني التعليـل في الزوايات بوقـوع الطلـب عـدم الحرمـة فيما لو ارتفع المحذور المفترض، أو أن عدم ذكر الاسم أمر تعبدي لا علاقة له برمان دون زمان؟ *مراکمیاتگیوز/طیزرسیوی* 

ه\_\_ كيف نفهم نهى الأثمة المُثَلَّمُ عن ذكر الاسم والحال أنه معلوم وواضح لكل أحد حتى لأعدائه، فإنّ رسول الله على بشربه وقال: (اسمه اسمي وكنيته كنيتي)، فعلى هذا الأساس ما هي الثمرة من إخفاء الاسم مع أنه معلوم لكل أحد؟

ج 18/ الروايسات الناهيسة عسن التسصريح باسم ولسي الله الأعظم كثيرة ولا يبعد دعوى التواتر الاجمالي أو المعنوي، وذلك يغنينا عن النظير في سند كيل واحدة على أنه لا يبعد أن يدعى وثاقبة صدور بعيضها فعلي هنذا الأسياس لا ينبغني الريب فني ثبيوت النهبي عنن ذكبر

اسمه المقندس، وأمنا دعنوي أن الحكيم معليل أو منرتبط بإمكنان وقنوع البحث وتحريض الطلب على الإمام وتعريضه للاغتيال أو الأذي بنحو آخر فلا ينبغي أن ينصغي إليه بعد ورد التنصريح في جملة وافرة من أخبار الباب بأن اسمه اسم رسول الله وكنيت ولقب معروفان لدي القاصي والبداني ولبدي المؤمن والكيافر ولبدي الموالي والمعادي، على أنه بإمكان الإمام إذا سأله أحد عن اسمه الشريف بأن يسمى نفسه باسم آخر وله أسماء كثيرة يتمكن من أن يضلل به الباحث عنه فالظاهر أن النهي عن ذكر اسمه الشريف بعنوان العلم به ممنوع تعبداً وإلأ فقد صرح باسمه المقدس وما زال علماء النسب والتاريخ يصرحون بأن والده يكني بأبي محمد

وأما البحث عن الشروفي إخفاء اسمه المقدس فيرتفع موضوعه بعد الالترام بتعبدية الحكم المذكور، ولا يبعد أن يكون للإخفاء فوائد منها إكثار هيبة اسمه الشريف بمعنى أنه كما غيب شخبصه وأمرننا بإخفياء اسبمه ليستناق النباس وتتبشوق القلبوب إلبي اسبمه الشريف قبل اشتياقهم إلى ذاته المقدسة ويمكن افتراض فوائد أخرى أىضاً.

س ١٥/ نجــد فــي هــذا الوقــت مــن ينتحــل زوراً شخــصية معينــة كوكيل خاص للإمام عليك وأن هناك اتصالاً يحدث بينه وبين الإمام عَلَيْكُمْ مما حدا بالبعض إلى تصديقهم ومتابعتهم فما هي نصيحتكم؟

ج ١٥/ قــد ورد فــي التوقيعــات الــشريفة المرويــة عنــه ســــلام الله عليمه بطريق الخلص من أصحابه انقطاع السفارة بينمه وبين شيعته منذ

وقبوع الغيبمة الكبسري فمسن ينتحبل زورأ وبهتانيأ شخبصية معينمة كوكيسل خــاص للإمــام على أو ســفير بينــه وبــين شــيعته وأنــه يتلقـــي الأوامــر والنواهي منه غلظ مباشرة فهو كذاب أشر فاسد ومفسد ويكذب على الإمام المعصوم ويجب ردعه بكل وسيلة ممكنة وفضحه وفضح نواياه ليأمن المسلمون شمره ولو تمكن الحاكم المشرعي لوجب تعزيسره وتعزيم منن ينصدقه، وأمنا انخنداع بعنض العنوام وتنصديق مثل هنؤلاء الساهتين فيلا يستغرب، فإن النياس في كيل زميان هم النياس، وقيد روى القرآن الكريم قبصة عبادة اليهود لعجل السامري مع وجود هارون بينهم وميل الناس عن أشرف المخلوق بعد رسول الله إلى من لا يكاد يدرك شأوه ولا ينسال غباره، ولكس الزمان هو الزمان يقول سيد الأوصياء (متى اعترى بي الربب مع الادل منهم حتى صرت أقرن إلى هذه النظائر) (انزلني الدهر ثم انزلني حتى قيل على ومعاوية).

س 17/ كيف يرتبط الإنسان من الناحية العملية بالإمام المهدي عليلا؟ ج ١٦/ كما أن الارتباط بالإمام المهدي ره ممكن بل مطلـوب شـرعاً إذ هـو إمـام زماننـا ونحـشر يـوم القيامـة فـي قيادتـه لقولـه سبحانه: ﴿ يُومُ نَدْعُوا كُلِّ أَنَّاسَ بِإِمَامِهُمْ ﴾ ونحن نعيش تحت رعايته وسلمنا الله تعمالي ويسلم سمائر المؤمنين ببركت ودعائمه بمل بيمنه رزق الوري وبجسوده ثبتــت الأرض والــسماء، وعـن رســول الله ﷺ أن أهــل بيتــي أمان لأهل الأرض كما أن النجوم أمان لأهل السماء، ولكن ينبغي أن يعلم أن فقدان الارتباط بالإمام لا ينبغى أن يعزى إلى انقطاع الفيض منه والصراف عطفه عنا فإن ذلك يعاب على الكريم بل هو كآبائه

الطناهرين منصدر كبل خيسر ومنبنع كبل رحمنة وإنمنا ينبشأ للقنصور أو التقصير فينا نحن، فإنا نجد أن سيد الشهداء سلام الله عليه صرف بعيضهم عنن الخبروج معيه إلى القتال ودعيا آخيرين إلى الالتحياق بيه ويفسر ذلك باختلاف مراتب الأشخاص وتفاوت المصلاحيات الذاتية المكتسبة والموهوبة.

ومسن هسذا المنطلسق يجسب علسي كسل مكلسف إعسداد نفسسه وإصلاحها ليستعد لقبول الفيوض الربانية ويطهر عيونيه لتكتحل بالنظر إلى الغرة الحميدة والطلعة الرشيدة، وينبغي أن نعلم أن أول الأوائل في هذا السبيل ترسيخ العقيدة بالمسادئ الإسلامية وضروريات الدين · الحنيف ثم ترويض النفس بالأخلاق الحسنة بالابتعاد عن المعاصى والسعى في خلع الملكات الرذيلة والاستعانة بالمرشدين العلماء الأبرار ولـو مـن خـلال مؤلفـاتهم وتـزيين الـنفس بالمـستحبات واللجـوء إلـي الله تعالى بكل كيانه ليعينه على نفسه ويطلب منه الثقة به تعالى ويستجديه التوكل عليمه ويستفيضه العون والهداية والقوة والتسديد في السلوك إليه، وقد ورد في غير واحد من الروايات أن ولاية أهل البيت لا تــدرك إلا بــالتقوى والجهـاد مـع الـنفس، وقــد ورد أن شـيعتهم هــم المتقون نرجوه سبحانه أن يعيننا على أنفستا ويهب لنا الثقة بــه ويجود علينا بالتوكل عليه بالمغفرة عما سلف والعون على ما بقي.

س ١٧/ كما همو واضح لمدى سماحتكم من تمواتر الروايات وإجماع المسلمين واتفاق الفرق الإسلامية جميعاً على أن عيسي بن مريم يصلي خلف الإمام المهدي عليلا حين ظهوره السؤال هو: ما هي الدلالات والمعطيات العلمية العقائدية التي يمكن أن نستفيدها من خلال هذه الظاهرة؟

ج ١٧/ قد جرت السنة الإلهية أن يبعث مع الهداة من كبار الأتبياء والمرسلين من يصدقهم ويكون عوناً له بأمر من الله تعالى على تحمل المسؤوليات وقد أعان تعالى موسى بأخيه هارون استجابة لدعائه ﴿ وَاجْعَل لِي وَزِيراً مِنْ أَهْلِي \* هِارُونَ أَحْي \* اشْدُدُ بِهِ أَزْرِي \* وأشركة في أمري) وكذلك كان دعاء الرسول الأعظم فأعانه الله سبحانه بأبي طالب أولاً في أول البعثة وبابن عمه على ابن أبي طالب عليك وهكذا كثيرٌ من الأنبياء والرسل، وأعان الله إبراهيم بنبيه لوط، فلا بأس فني أن يكون قد ادخر الله عيسي بن مريم لأداء هنذه المهمة الصعبة المستصعبة، كما أنه يكون وجود عيسي بن مريم واقتداءه في الصلاة حجة على من يدعي أنه على دين عيسي ليلتزم باتباع حفيد الرسول الأعظم ﷺ ومن أبرز ثماره دعم موقلف الإمام المنتظر بعيسي بن مريم وقطع للمعاذير ودحض للأباطيس، ويكون تأكيداً على وحدة الدين من لمدن آدم إلى ظهور الإمام المنتظر وتأكيداً وتفسيراً لقولم سبحانه: ﴿ وَمَن يُبْتِع عَيْرَ الإسلام ديناً فلن يُقبَل منه وَهُو في الآحرة من الخاسرينَ ﴾ وفي اقتداء عيسي بن مريم وانضوائه تحت لوائه تأكيد على أشرفية شبريعة الرسول الأعظم وأكمليته وردع لمن يعتقبد ببنوة عيسي لله سبحانه (نــستجير بــالله) وإثبــات لعبوديتــه ليكــون تفــسيراً عمليــاً لقولــه سبحانه: ﴿ لَنْ يَسْنُكُفُ الْمُسِيحُ أَنْ يُكُونَ عَبْداً لله ﴾ وفوق كل ذلك دخول عيسي بن مريم في جيش الإمام وأنصاره بيان لعظمته فإن عظمة الجند

يكشف عن عظمة القائم وشرافة الرعية يكشف عن شرافة السلطان، وهذه بعض ما يمكن عده من المعطيات لهذه الظاهرة الشريفة ظاهرة صلاة عيسى خلف المهدي.

س ١٨/ كيف نتعامل مع الروايات التي تـذكر مـشابهة اسم أبـي الإسام المهدي على السم أبى النبي الله أي الاتحداد في اسم الأب وهو عبد الله علماً أن هذه الروايات لا تقتصر على أهل السنة، بـل بعض الشيعة أشاروا إلى ذلك تمشيا مع تلك الروايات فما هو الاعتبار العلمي لمثل هذه الروايات من الناحية السندية والدلالية.

ج ١٨/ الرواية التبي رويت عن النبي ﷺ ودلت على أن اسم أبي الإمام المنتظر هو نفس اسم والله النبي الأعظم يعني عبد الله هذه الرواية يجب رفضها حسب الموازين العلمية وذلك:

أولاً: إنها ضعيفة السند أو مقطوعته.

وثانياً: لا يمكن أن تقف قسي وجه الروايات الكثيرة التي حددت نسب الإمام سلام الله عليه وبينت أنه يكون الشاني عشر في سلسلة الإمامة مثلاً يقول الإمام الصادق أنه يكون المهدي هو الخامس من ولند السابع ثم ننص الإمام الحسن العسكري سبلام الله عليه وهو الإمام المعصوم على ابنه وأنه هو الموعود كل هذه الروايات ترفض وتدفع تلك الرواية.

وثالثاً: من القريب جداً أنها مفتعلة ومكذوبة على رسول الله را الحيل تأييم وتقويمة سلطة بنسي العباس فالمنصور المدوانيقي سعي العباس فالمنصور المدوانيقي سعي فسى صرف أنظار النياس عنن أولاد على ابنن أبسي طالب غلظلا وذريمة رسول الله وحاول أن يدعي أن المهدي الموعود يكون هو الخليفة من أولاد المنصور ويصفه بالعدالة والتقوى، وأن مثله في بني العباس مشل عمر بن عبد العزيز في بني أمية ومن الواضح أنها محاولة يائسة وأنه كما تنبه له الرجل نفسه لبعض ما يرد على هذه المحاولة ويدفعها مثل الحديث المستفيض أن عيسى بن مريم يصلي خلف المهدي وأنه من ولد فاطمة وأولاد الحسين المفال وأنه يملاً الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً.

فالمتحصل أن هـذه الروايـة وإن ذكـرت فـي بعـض مجاميعنـا إلا أنه لا دليل على اعتبارها بل هناك قرائن تنفيها لما أشرنا إليه.

س ١٩/ نلاحظ في بعض الروابات المصادرة عن صادق العترة على المهام المهادي غلط (الخامس من ولد السابع) السؤال هو: لماذا هذا التعبير؟ ألم يكن بالإمكان قوله غلط: السادس من ولدي مثلاً أو الثاني عشر منا أهل البيت كما استفاض التعبير بهذا عن الأثمة عليه أم أن هناك إشارة إلى أوجه شبه وروابط بين الإمام الكاظم وبين المهدي أراد الإمام الصادق غلط التلميح إليها من خلال هذا التعبير؟

ج 11/ ينبغسي التأمل في أن تنسيق الكلام وترتيب الجمل تستحكم فيه عوامل عديدة بعد فرض صحتها من حيث اللغة والاعتبارات النحوية والسصرفية ونعنسي بتلك العوامل المقتضيات البلاغية والتي يجب أن تسيطر على الأسلوب ووضع الجمل وطولها وقصرها وتقديم بعضها على البعض وإضافة بعضها أو حذف بعضها

ومن هذا المنطلق لا يبعد أن تكون غاية الإمام الصادق سلام الله عليه حين التعريف بالإمام المهدي بأنه الخامس من ولد السابع مع الإمكان أن يقول هو السادس من ولدي أو الثاني عشر من أئمة أهل البيت أنه قمد بمقتضى البلاغة ليكون الكلام أوفى في الجوانب التي يريد الإمام التأكيد عليها منها: التأكيد والتنصيص على إمامة ابنه الإمام موسني بن جعفسر وأن المهدي يكنون من أولاده ولا يبعد أينها أنبه قصده سلام الله عليه بيان بعض أوجه الشبه بين الإمام موسى بن جعفر وبين الإمام المهدي سلام الله عليهما. مثل اضطرار الإمام موسى بن جعفر إلى الابتعاد عن الشيعة زمن المنصور الدوانيقي كابتعاد الإمام المنتظر عن شيعته. ومنها اضطراراً الإمام الصادق إلى إخفاء وصيته عن كثير من الناس من كون موسى بيل جعفر هو وصيه والإمام من بعده واشتباه جملة من الواقفية لأحِل طول سيجن الإمام سلام الله عليه واحتجابه عن شيعته حتى اعتقدوا أنه الغائب الموعود، وكتعرض شيعة الإمام موسى بن جعفر للضغوط والمطاردة لأجل البحث عبن الإمام الذي أوصى إليه الصادق سلام الله عليه على غرار تعرض الشيعة لمثل ذلك زمان غيبة الإمام المهدي الصغرى. وينبغي أن نعلم أنه ربما تكون هناك «دواع بلاغية» تموفرت حين كلام الإمام المصادق المذكور فيي مجلس الحديث واختفت تلك الدواعي بانقراضه ولم تنقل ضمن نقل الرواية إلينا وما أكثر ما يحدث مثل ذلك للمتكلمين.

هــذا مــا تيــسر تقديمــه فــي هــذه العجالــة ومــن الله نــستمد العــون والعفو والتوفيق والتسديد والسلام.



## فهرست الموضوعات

| ٠  | مقدّمة الطبعة الثانية                                     |
|----|-----------------------------------------------------------|
|    | مقدّمة المركز                                             |
|    | تقديم                                                     |
| ۱۴ | الندوة الأولى: مقدمات في طريق إثبات الولادة               |
| ٠٠ | المقدمة                                                   |
| ۲۱ | المقدمة<br>نظرة على الشبهاتعمدة هذه الشبهات               |
| ١٧ | عمدة هذه الشبهات                                          |
| ١٨ | تمهيد <i>مُؤَكِّرَة الْكِيرَ الْكِيرِ ال</i> َّسِيرِ مِنْ |
| ١٨ | المقدمة الأولى                                            |
|    | ثبوت الأنساب                                              |
| YY | المقدمة الثانية: عدم الوجدان لا يدل على عدم الوجود        |
|    | المقدمة الثالثة: اشتراط عدم النصب                         |
|    | الإجابة على أسئلة الندوة الأولى                           |
| ۳۱ | الندوة الثانية: شبهات في طريق الولادة                     |
| ٣٢ | تذكير                                                     |
| ٣٤ | وقفة على الشبهات                                          |
| ۳٤ | أهل النسبأهل النسب                                        |

| ٣٦   | إذن هنا ملاحظتان                            |
|------|---------------------------------------------|
| ٣٧   | تقسيم الميراث                               |
|      | الاختلاف في المولد                          |
|      | انكار جعفر                                  |
|      | الاختلاف في اسم الأمالأم                    |
|      | عدم الظهور                                  |
|      | اختفاء الإمام غلط                           |
|      | ع                                           |
|      | رب حرب على أسئلة الندوة الثانية             |
|      | الندوة الثالثة: إثبات التواتر في ولادته على |
|      | الطائفة الأولى والثانية                     |
| ΔA   | المالفة الناامة والمالية                    |
| ٦٤   | الطائفة الثالثة والرابعة                    |
|      |                                             |
|      | ملحق/ لقاء مجلة الانتظار                    |
| 1 17 | فه ست المه ضه عات                           |